(Andrey Mironov, Wikimedia)

Zachtmoedigen erven de aarde

De zaligspreking dat de zachtmoedigen de aarde zullen erven komen we tegen in de Bergrede.
Volgens Mattheus ontliep Jezus de luisteraars die naar Hem toe waren gekomen. Jezus ging de berg
op en begon zijn leerlingen te onderwijzen. Volgens Lukas ging Jezus naar de berg om daar eerst

te bidden. Daar bleef Hij de hele nacht in gebed tot God. Toen het dag geworden was, riep Hij zijn
leerlingen bij zich en koos er twaalf van hen uit. En toen Hij met hen afgedaald was, bleef Hij staan

op een vliakke plaats en begon te onderwijzen.

Ondanks dit verschil is duidelijk dat beide versies herin-
neren aan de wetgeving op de berg Sinai. Mozes daalde
af van de berg Sinai en begon vervolgens aan de voet
van de berg het volk te onderrichten. MattheUs verwijst
hiernaar door een letterlijke aanhaling van Exodus 19:3,
waar staat dat Mozes de berg opgaat. Zo gaat ook Jezus
de berg op, zegt MattheUs 5:1. De Griekse tekst van Mat-
theUs is een letterlijke aanhaling van de woorden over
Mozes uit de Griekse vertaling van het Oude Testament,
de Septuaginta.

De nieuwe Mozes

Op deze manier wordt Jezus dus getekend als Degene
die in de voetstappen van Mozes treedt - een nieuwe
Mozes. Zo laat Mattheds in feite zien dat de woorden
van de Bergrede te beluisteren zijn als de nieuwe ver-
bondswoorden van God. Dat is de parallellie: Jezus is de
nieuwe Mozes, zijn woorden vormen de nieuwe Thora.
Toch zijn er ook verschillen: Mozes gaat de berg op, en
op de berg leert God hem. Mozes moet de woorden van
God vervolgens doorgeven aan het volk. Als Jezus de
berg opgaat, leert Hij het volk zelf met gezag. Jezus hoeft
niet eerst onderwezen te worden. Bij Mozes moest het
volk vervolgens op grote afstand blijven. Als Jezus de
berg opgaat, mag het volk dichtbij komen.

De nieuwe verkiezing

Dan begint Jezus te spreken. De inzet wordt gevormd
door de ‘zaligsprekingen’. Wie worden hier ‘zalig’ gespro-
ken? Wie horen er bij het komende rijk van God? Ook
hier is er een grote overeenkomst met de verkiezing

van God in het Oude Testament. Waarom koos God zijn
volk Israél? ‘Niet omdat u talrijker of sterker was, maar
omdat de HEERE u liefhad’, zegt Mozes tegen het volk in
Deuteronomium 7:7,8.

Jezus laat precies hetzelfde zien. Niet vanwege een kwa-
lificatie van mensen, omdat ze sterk zijn, of zo goed kun-
nen geloven. Nee, Jezus spreekt hén zalig die ‘arm van
geest en zachtmoedig zijn". Zij mogen zich burgers van
het rijk van God noemen. Zij worden ‘zalig’ (makarios)
genoemd. Zij worden gelukkig geprezen, nog voordat

ze iets gepresteerd hebben. Ook daarin ligt een parallel
met de verbondssluiting op de Sinai.

Het land beérven

Vervolgens lezen we in vers 5: ‘Zalig zijn de zachtmoedi-
gen, want zij zullen de aarde beérven'. Deze zaligspre-
king dient gelezen te worden tegen de achtergrond van
Psalm 37:11, waar we lezen dat de zachtmoedigen de
aarde zullen beérven. Met de Griekse vertaling van het
Hebreeuwse woord ‘zachtmoedig’ wordt de mens aan-

samen luisteren

‘Zalig zijn de zachtmoedigen, want zij zullen de aarde beérven.’

(Matthelis 5:5)

geduid die zich tegenover God als knecht voelt en zich
stil en zonder protest aan Hem ondergeschikt maakt.
Degenen die dat kunnen opbrengen en kunnen wachten,
zullen (volgens Psalm 37:9-11) het land beérven.

De oudtestamentische ‘zachtmoedigheid’ is gebaseerd
op de uiteindelijke hoop dat God recht zal spreken en

de zachtmoedigen op aarde zal verlossen. Zachtmoedig-
heid is in de kern een zaak van geloof. Van overgave aan
de Here God. Ook daarin is er een duidelijke verbinding
tussen Mozes als middelaar van het Oude Testament

en de Middelaar van het Nieuwe Testament. Jezus zegt:
‘leer van Mij dat Ik zachtmoedig ben en nederig van hart;
en u zult rust vinden voor uw ziel’ (Mattheus 11:29). Dat
is de weg die Jezus wijst.

Langs die weg zul je de aarde beérven, zegt Hij. Het
woord dat Jezus voor ‘aarde’ gebruikt kun je vertalen
met ‘land’, ‘bodem’, of ‘grond’. Het concept ‘land’, ‘aarde’
komt telkens terug in de Bijbel. Het heeft soms een heel
algemene betekenis, maar het kan ook gebruikt worden
voor een specifiek land. Het begint in Genesis 1:1 waar
we lezen dat God ‘de aarde’ heeft geschapen. De mens
had de opdracht gekregen om de aarde te bewerken en
te bewaren. Vervolgens gebruikt Genesis 12:6,7 hetzelf-
de woord voor de belofte van God aan Abraham dat Hij
hem ‘dit land’ aan zijn nageslacht zal geven. Later beloof-
de God aan David ‘Ik heb aan Mijn volk, aan Israél, een
plaats toegewezen en het daar geplant, zodat het in zijn

(Rembrandt, Wikimedia)

Ton van der Wekken
(chr. geref. predikant en
voorzitter deputaten
Kerk en Israél)

eigen gebied woont en niet meer heen en weer gedreven
wordt’ (2 Samuel 7:10).

Ook in tijden van oordeel, straf en ballingschap blijft de
boodschap van de terugkeer naar ‘het land’ een bood-
schap van de profeten. Nadat de Here gesproken heeft
over de verbanning van Israél onder de volken, verklaart
Hij: ‘Ik zal hen terugbrengen in hun land, dat Ik hun va-
deren gegeven heb’ (Jeremia 16:15).

Voor Israél en de volkeren

Wanneer Jezus in Mattheus 5:5 belooft dat de ‘zacht-
moedigen’ de aarde zullen beérven, sluit dit aan bij deze
boodschap van de profeten. Tegelijk zet Hij deze belofte
in de context van het koninkrijk van God, dat nabij is.

In feite krijgt deze belofte zo twee dimensies. Enerzijds

Tekst met twee dimensies

gaat het om de belofte aan Israél, dat op deze manier
inderdaad mag wonen in het door God beloofde land.
En anderzijds gaat het ook om de volkeren, die mogen
delen in de zegeningen van het verbond. Zo krijgt de
belofte van land in Christus een verdieping: het ware
erfdeel is deelhebben aan Gods koninkrijk en de ver-
nieuwde aarde. Gelovigen uit de volken mogen daarin
delen, samen met de heiligen, d.w.z. het oude volk van
God. Ze worden mede-erfgenaam (Efeziérs 3:6). De ver-
vulling van de bijzondere belofte aan Israél zal leiden tot
een zegen voor de hele wereld.

Dit perspectief bewaart voor twee uitersten. Het gaat

in Matthedus 5:5 niet alleen over het concrete land voor
Israél. Maar het gaat ook niet alleen over het uitzicht dat
de gelovigen uit de volkeren uiteindelijk de gehele aarde
zullen beérven. Beide dimensies worden hier aan elkaar
vastgemaakt. God is trouw aan wat Hij Israél beloofde,
en tegelijk wordt deze belofte verbreed. Zo blijkt dat
Gods trouw aan Israél voor alle volkeren tot zegen is. «

Gespreksvraag:

Sommige mensen zien de huidige terugkeer van het
Joodse volk naar het land als een teken van Gods blijven-
de trouw en als onderdeel van Zijn heilsplan. Anderen
benadrukken dat de diepste vervulling van de landbelof-
te geestelijk is - niet in territoriale grenzen, maar in het
komen van Gods Koninkrijk door de Messias. Hoe kijkt u
daar tegenaan?



