(proponent in de Protestantse Kerk en werkzaam als
theologisch medewerker bij Stichting Steun Messias-
belijdende Joden; van 2018-2023 namens het Centrum

Albert Groothedde

voor Israélstudies werkzaam in Jeruzalem)

Messiaans-Joodse Bijbeluitleg
als inspiratiebron

Verschillende Messiasbelijdende Joden schreven een Bijbelcommentaar. Deze commentaren vormen
een waardevolle informatiebron voor christenen. Voor de predikantsmaster aan de Protestantse
Theologische Universiteit schreef ik een scriptie over Messiaans-Joodse Bijbeluitleg uit de periode

1789-1945, hier enkele lijnen hieruit.

Van christelijke zijde is er een toenemende belang-
stelling voor Joodse Bijbeluitleg. Als het daarom gaat
kunnen Messiasbelijdende Joden een belangrijke gidsrol
vervullen. Zij delen immers hun Joodse identiteit met
het Joodse volk en hun geloof in Jezus Christus met
christenen.

Evangelieverkondiging

Joodse volgelingen van Jezus zijn er de eeuwen door al-
tijd geweest. In de negentiende eeuw neemt hun aantal
substantieel toe. De Jewish Encyclopedia meldt dat zich in
de negentiende eeuw maar liefst 204.542 Joden beke-
ren tot het christendom. Deze trend zet zich voort in de
eerste helft van de twintigste eeuw.

Sommige Joodse bekeerlingen gaan aan de slag als
geestelijke. Zo groeit het aantal voorgangers met een

Er waren tussen 1789 en 1945 verschillende Mes-
siaans-Joodse Bijbeluitleggers actief in Europa. De
meesten werkten in Engeland. Onder hen: Alfred
Edersheim (1824-1889), Adolf Saphir (1831-1891),
Christian David Ginsburg (1831-1914), David Baron
(1855-1926) en Paul Phillip Levertoff (1878-1954).

In Duitsland zijn werkzaam: Johann August Wilhelm
Neander (1789-1850), Joachim Heinrich Biesenthal
(1804-1886) en Jechiél Zwi Lichtenstein (1831-1912).
Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers uit Nederland zijn:
Isadc da Costa (1798-1860) en Philippus Samuel van
Ronkel (1829-1890).

Joodse achtergrond in de Anglicaanse Kerk van 8 in 1836
en 104 in 1855 naar meer dan 200 aan het einde van de
negentiende eeuw. Onder hen zijn er ook die zich (deels)
wijden aan Bijbeluitleg.

Bijbelcommentaren

Eeuwenlang zijn er geen Bijbelcommentaren voorhan-
den van Messiasbelijdende Joden. De primeur is wegge-
legd voor Johann Kemper (1670-1716). Tussen 1700 en
1710 vertaalt de gewezen rabbijn het Matthelisevangelie
in het Hebreeuws en voorziet hij het Bijbelboek van
uitleg. Enkele decennia later verschijnt een Hebreeuws
commentaar op Lukas van de messiaanse Jood Heinrich
Christian Immanuel Frommann (?-1735).

In de negentiende eeuw verandert dit. Er verschijnen
verschillende Bijbelcommentaren van messiaans-Joodse
auteurs (zie ook kader). Een van de commentaren is van
de hand van Jechiél Zwi Lichtenstein (1831-1912, niet te
verwarren met zijn geestverwant Isaac Lichtenstein).

Hij verzorgt als eerste Messiasbelijdende Jood in de
geschiedenis een commentaar op het complete Nieuwe
Testament.

Jechiél Zwi Lichtenstein

De wieg van Jechiél Zwi Lichtenstein staat in Bessarabié,
het huidige Moldavié. Jechiél krijgt een klassiek-Jood-
se opvoeding. Als jongeman studeert hij Talmoed en
Kabbala aan een ‘jesjiva’ (Talmoedschool). Naar verluidt
werkt de veelbelovende Lichtenstein vervolgens enige
tijd als chassidisch ‘rebbe’ in Lasi (een stad in het huidi-
ge Roemenié).

Lichtenstein is een fervent lezer. Op een keer tikt hij
voor een gering bedrag een Nieuwe Testament op de
kop. Het leidt tot een ommekeer in zijn leven. Lichten-
stein komt samen met enkele andere Joodse vrienden
tot de overtuiging dat Jezus de Messias is. Dit wordt
door hun omgeving niet geaccepteerd; zij worden
verstoten. Lichtenstein verhuist naar Duitsland; zijn
vrienden keren onder zware druk terug tot het ortho-
doxe jodendom.

In oktober 1868 ontmoet Lichtenstein in Duitsland de

invloedrijke christelijke he-
braist Franz Delitzsch (1813-
1890). Delitzsch is onder

de indruk van de bekeerde
Jood: ‘Einen ungewéhnlichen
Menschen, einen ausneh-
mend grindlichen Kenner
des Talmud und der Kabbala,
aber -was noch mehr ist- eine
den Herrn Jesum als Gottes
menschgewordenen Sohn
briinstig liebende Seele.

Franz Delitzsch

Apologeet

Een belangrijk deel van zijn leven werkt Jechiél Zwi
Liechtenstein als docent aan het Institutum Judaicum
Delitzschianum in Leipzig. Door zijn studenten wordt

hij gekscherend de ‘oude rebbe’ genoemd. Lichtenstein
overlijdt op 12 februari 1912.

Lichtenstein heeft verschillende publicaties op zijn
naam staan, waaronder een Bijbelcommentaar. Zijn
Hebreeuwstalig commentaar op het Nieuwe Testament
verschijnt tussen 1891 en 1904. Het bestond oorspron-
kelijk uit acht delen.

Lichtenstein publiceert bewust in het Hebreeuws en Jid-
disch. Zijn drijfveer is apologetisch: hij verlangt ernaar
het Evangelie te delen met zijn Joodse volksgenoten.
Deze keuze heeft, zo beseft hij ook zelf, een schaduwzij-
de: ‘De Joden kunnen deze werken lezen, maar zij willen
het niet; de gojiem [niet-Joden, AG] willen het lezen,
maar zij kunnen het niet.’

Stamboom

In zijn commentaar op Mattheus gaat Liechtenstein
onder andere in op de structuur van het geslachtsregis-
ter van Jezus. Dit geslachtsregister roept bij christelijke
theologen nogal eens vragen op. Dat is onnodig, stelt
Liechtenstein. Volgens hem is het geslachtsregister op-
gesteld ‘conform alle regels van de Joodse wetenschap.’
Met een uitvoerig beroep op Joodse bronnen toont Lich-
tenstein aan hoe zorgvuldig Mattheus te werk is gegaan.
Daarvoor is een reden, schrijft Lichtenstein. Mattheus

Schaapstoren in de velden van Efratha

moest vanaf het begin anticiperen op elk bezwaar dat
zijn ‘scherpzinnige en spitsvondige tegenstanders’ zou-
den inbrengen.

Een deel van het commentaar van Lichtenstein is voor
christenen goed te begrijpen. Andere overwegingen zijn
onnavolgbaar. Het blijkt voor een man die gepokt en
gemazeld is in het jodendom niet altijd eenvoudig om
zijn overwegingen ook toegankelijk te maken voor een
christelijk publiek.

Desondanks is het betreurenswaardig dat het Bijbel-
commentaar van Lichtenstein tot dusver slechts door
weinigen te raadplegen is. Daardoor loopt de geinte-
resseerde christelijke lezer veel waardevols mis. In
2002 verschijnt er bij een Messiaans-Joodse uitgever

in Jeruzalem een herdruk van zijn commentaar. Naar
verluidt wordt er ook gewerkt aan een Engelse uitgave.
Een loffelijk streven! «

Een van de bekendste messiaans-
Joodse Bijbeluitleggers is Alfred
Edersheim (1824-1889). Verschil-
lende boeken van hem worden
nog steeds herdrukt. Wie de
pennenvruchten van Edersheim
raadpleegt, raakt onder de in-
druk van zijn belezenheid.
Sommige gedachten van Edersheim worden voor-
zichtig ‘mainstream’. Zo wordt in preken en andere
publicaties geregeld gesteld dat de schapen in de
velden van Efratha bestemd waren voor de tempel-
dienst. De herders zouden zelfs in dienst zijn van
het heiligdom. In lijn daarmee, zo wordt vervolgens
betoogd, is het treffend dat hét Lam van God in
dezelfde regio geboren is.

Deze aanname is vaak gebaseerd op Edersheim.
Edersheim grijpt op zijn beurt terug op Sjeka-

liem 7:4. Het blijkt echter dat Edersheim dit gedeelte
uit de Misjna onjuist interpreteert. De brontekst
stelt dat verondersteld mag worden dat schapen die
los rondlopen in het gebied tussen het tempelcom-
plex en de ‘migdal eder’ (vgl. Micha 4:8; naar ver-
luidt een schaapstoren in de buurt van Bethlehem)
ontsnapte offerdieren zijn. Er wordt op geen enkele
manier betoogd dat alle schapen uit de regio Beth-
lehem bestemd zijn voor de offerdienst (hoewel het
aannemelijk is dat een aantal van deze schapen wel
degelijk zal eindigen als offerdier).

Bovenstaand voorbeeld illustreert dat Messiaans-
Joodse Bijbeluitleg inspirerend kan zijn, maar de
lezer ondertussen niet van zijn of haar plicht ont-
slaat om kritisch te blijven.




