
4 5

Messiaans-Joodse Bijbeluitleg  
als inspiratiebron
Verschillende Messiasbelijdende Joden schreven een Bijbelcommentaar. Deze commentaren vormen 
een waardevolle informatiebron voor christenen. Voor de predikantsmaster aan de Protestantse 
Theologische Universiteit schreef ik een scriptie over Messiaans-Joodse Bijbeluitleg uit de periode 
1789-1945, hier enkele lijnen hieruit.

Van christelijke zijde is er een toenemende belang-
stelling voor Joodse Bijbeluitleg. Als het daarom gaat 
kunnen Messiasbelijdende Joden een belangrijke gidsrol 
vervullen. Zij delen immers hun Joodse identiteit met 
het Joodse volk en hun geloof in Jezus Christus met 
christenen.

Evangelieverkondiging
Joodse volgelingen van Jezus zijn er de eeuwen door al-
tijd geweest. In de negentiende eeuw neemt hun aantal 
substantieel toe. De Jewish Encyclopedia meldt dat zich in 
de negentiende eeuw maar liefst 204.542 Joden beke-
ren tot het christendom. Deze trend zet zich voort in de 
eerste helft van de twintigste eeuw.
Sommige Joodse bekeerlingen gaan aan de slag als 
geestelijke. Zo groeit het aantal voorgangers met een 

Joodse achtergrond in de Anglicaanse Kerk van 8 in 1836 
en 104 in 1855 naar meer dan 200 aan het einde van de 
negentiende eeuw. Onder hen zijn er ook die zich (deels) 
wijden aan Bijbeluitleg.

Bijbelcommentaren
Eeuwenlang zijn er geen Bijbelcommentaren voorhan-
den van Messiasbelijdende Joden. De primeur is wegge-
legd voor Johann Kemper (1670-1716). Tussen 1700 en 
1710 vertaalt de gewezen rabbijn het Mattheüsevangelie 
in het Hebreeuws en voorziet hij het Bijbelboek van 
uitleg. Enkele decennia later verschijnt een Hebreeuws 
commentaar op Lukas van de messiaanse Jood Heinrich 
Christian Immanuel Frommann (?-1735).
In de negentiende eeuw verandert dit. Er verschijnen 
verschillende Bijbelcommentaren van messiaans-Joodse 
auteurs (zie ook kader). Een van de commentaren is van 
de hand van Jechiël Zwi Lichtenstein (1831-1912, niet te 
verwarren met zijn geestverwant Isaac Lichtenstein). 
Hij verzorgt als eerste Messiasbelijdende Jood in de 
geschiedenis een commentaar op het complete Nieuwe 
Testament.

Jechiël Zwi Lichtenstein
De wieg van Jechiël Zwi Lichtenstein staat in Bessarabië, 
het huidige Moldavië. Jechiël krijgt een klassiek-Jood-
se opvoeding. Als jongeman studeert hij Talmoed en 
Kabbala aan een ‘jesjiva’ (Talmoedschool). Naar verluidt 
werkt de veelbelovende Lichtenstein vervolgens enige 
tijd als chassidisch ‘rebbe’ in Lasi (een stad in het huidi-
ge Roemenië).
Lichtenstein is een fervent lezer. Op een keer tikt hij 
voor een gering bedrag een Nieuwe Testament op de 
kop. Het leidt tot een ommekeer in zijn leven. Lichten-
stein komt samen met enkele andere Joodse vrienden 
tot de overtuiging dat Jezus de Messias is. Dit wordt 
door hun omgeving niet geaccepteerd; zij worden 
verstoten. Lichtenstein verhuist naar Duitsland; zijn 
vrienden keren onder zware druk terug tot het ortho-
doxe jodendom.
In oktober 1868 ontmoet Lichtenstein in Duitsland de 

invloedrijke christelijke he-
braïst Franz Delitzsch (1813-
1890). Delitzsch is onder 
de indruk van de bekeerde 
Jood: ‘Einen ungewöhnlichen 
Menschen, einen ausneh-
mend gründlichen Kenner 
des Talmud und der Kabbala, 
aber -was noch mehr ist- eine 
den Herrn Jesum als Gottes 
menschgewordenen Sohn 
brünstig liebende Seele.’

Apologeet
Een belangrijk deel van zijn leven werkt Jechiël Zwi 
Liechtenstein als docent aan het Institutum Judaicum 
Delitzschianum in Leipzig. Door zijn studenten wordt 
hij gekscherend de ‘oude rebbe’ genoemd. Lichtenstein 
overlijdt op 12 februari 1912.
Lichtenstein heeft verschillende publicaties op zijn 
naam staan, waaronder een Bijbelcommentaar. Zijn 
Hebreeuwstalig commentaar op het Nieuwe Testament 
verschijnt tussen 1891 en 1904. Het bestond oorspron-
kelijk uit acht delen.
Lichtenstein publiceert bewust in het Hebreeuws en Jid-
disch. Zijn drijfveer is apologetisch: hij verlangt ernaar 
het Evangelie te delen met zijn Joodse volksgenoten. 
Deze keuze heeft, zo beseft hij ook zelf, een schaduwzij-
de: ‘De Joden kunnen deze werken lezen, maar zij willen 
het niet; de gojiem [niet-Joden, AG] willen het lezen, 
maar zij kunnen het niet.’

Stamboom
In zijn commentaar op Mattheüs gaat Liechtenstein 
onder andere in op de structuur van het geslachtsregis-
ter van Jezus. Dit geslachtsregister roept bij christelijke 
theologen nogal eens vragen op. Dat is onnodig, stelt 
Liechtenstein. Volgens hem is het geslachtsregister op-
gesteld ‘conform alle regels van de Joodse wetenschap.’
Met een uitvoerig beroep op Joodse bronnen toont Lich-
tenstein aan hoe zorgvuldig Mattheüs te werk is gegaan. 
Daarvoor is een reden, schrijft Lichtenstein. Mattheüs 

moest vanaf het begin anticiperen op elk bezwaar dat 
zijn ‘scherpzinnige en spitsvondige tegenstanders’ zou-
den inbrengen.
Een deel van het commentaar van Lichtenstein is voor 
christenen goed te begrijpen. Andere overwegingen zijn 
onnavolgbaar. Het blijkt voor een man die gepokt en 
gemazeld is in het jodendom niet altijd eenvoudig om 
zijn overwegingen ook toegankelijk te maken voor een 
christelijk publiek.
Desondanks is het betreurenswaardig dat het Bijbel-
commentaar van Lichtenstein tot dusver slechts door 
weinigen te raadplegen is. Daardoor loopt de geïnte-
resseerde christelijke lezer veel waardevols mis. In 
2002 verschijnt er bij een Messiaans-Joodse uitgever 
in Jeruzalem een herdruk van zijn commentaar. Naar 
verluidt wordt er ook gewerkt aan een Engelse uitgave. 
Een loffelijk streven! «

Franz Delitzsch

Schaapstoren in de velden van Efratha

focus Albert Groothedde  
(proponent in de Protestantse Kerk en werkzaam als 
theologisch medewerker bij Stichting Steun Messias-

belijdende Joden; van 2018-2023 namens het Centrum 
voor Israëlstudies werkzaam in Jeruzalem)

Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers 
Er waren tussen 1789 en 1945 verschillende Mes-
siaans-Joodse Bijbeluitleggers actief in Europa. De 
meesten werkten in Engeland. Onder hen: Alfred 
Edersheim (1824-1889), Adolf Saphir (1831-1891), 
Christian David Ginsburg (1831-1914), David Baron 
(1855-1926) en Paul Phillip Levertoff (1878-1954).
In Duitsland zijn werkzaam: Johann August Wilhelm 
Neander (1789-1850), Joachim Heinrich Biesenthal 
(1804-1886) en Jechiël Zwi Lichtenstein (1831-1912). 
Messiaans-Joodse Bijbeluitleggers uit Nederland zijn: 
Isaäc da Costa (1798-1860) en Philippus Samuel van 
Ronkel (1829-1890).

Edersheim en de schapen uit Bethlehem
Een van de bekendste messiaans-
Joodse Bijbeluitleggers is Alfred 
Edersheim (1824-1889). Verschil-
lende boeken van hem worden 
nog steeds herdrukt. Wie de 
pennenvruchten van Edersheim 
raadpleegt, raakt onder de in-
druk van zijn belezenheid.
Sommige gedachten van Edersheim worden voor-
zichtig ‘mainstream’. Zo wordt in preken en andere 
publicaties geregeld gesteld dat de schapen in de 
velden van Efratha bestemd waren voor de tempel-
dienst. De herders zouden zelfs in dienst zijn van 
het heiligdom. In lijn daarmee, zo wordt vervolgens 
betoogd, is het treffend dat hét Lam van God in 
dezelfde regio geboren is.
Deze aanname is vaak gebaseerd op Edersheim. 
Edersheim grijpt op zijn beurt terug op Sjeka-
liem 7:4. Het blijkt echter dat Edersheim dit gedeelte 
uit de Misjna onjuist interpreteert. De brontekst 
stelt dat verondersteld mag worden dat schapen die 
los rondlopen in het gebied tussen het tempelcom-
plex en de ‘migdal eder’ (vgl. Micha 4:8; naar ver-
luidt een schaapstoren in de buurt van Bethlehem) 
ontsnapte offerdieren zijn. Er wordt op geen enkele 
manier betoogd dat alle schapen uit de regio Beth-
lehem bestemd zijn voor de offerdienst (hoewel het 
aannemelijk is dat een aantal van deze schapen wel 
degelijk zal eindigen als offerdier).
Bovenstaand voorbeeld illustreert dat Messiaans-
Joodse Bijbeluitleg inspirerend kan zijn, maar de 
lezer ondertussen niet van zijn of haar plicht ont-
slaat om kritisch te blijven.


