Paulus en het ‘Weg met Beeldende kunst jaargang 70
beloofde land zionistentuig’ in de Bijbeluitleg nummer 4
november 2025

Israélmagazine




Bij de foto op de voorpagina:

Mozes Maimonides, ook wel Rambam
genoemd, werd in 1138 te Cordoba (Spanje)
geboren. Hij wordt beschouwd als een

van de belangrijkste rabbijnen uit de
Middeleeuwen. Hij is 0.a. bekend geworden
om zijn 13 geloofsartikelen, die als volgt
luiden:

God bestaat; God is één; God is niet fysiek;
God is eeuwig; God is enig; de woorden
van de Joodse profeten zijn waar; Mozes

is de voornaamste profeet; de Thora is

de primaire tekst van het Jodendom; er

zal nooit een nieuwe Thora komen; God

is alwetend; God beloont degenen die

de geboden naleven en straft hen die ze
overtreden; de Messias zal komen; ooit
zullen de doden herrijzen.

CGK

kerk en Israél

Verbonden is een uitgave van het
deputaatschap Kerk en Israél van de
Christelijke Gereformeerde Kerken in
Nederland. Aan Verbonden ligt de visie

ten grondslag dat kerk en Israél diep en
voorgoed verbonden zijn. Het blad biedt
bezinning op kerk, Israél en jodendom en de
ontmoeting hiertussen. Het deputaatschap
is een van de partners in het Centrum

voor Israélstudies (CIS). Een door het

CIS uitgezonden Israélconsulent geeft in
Jeruzalem gestalte aan deze ontmoeting en
doet hiervan in Verbonden geregeld verslag.

Mensenleven 3
Paulus en het beloofde land 4
Tijd van bezinning en verootmoediging 6
‘Weg met zionistentuig’ 7
‘Waar moeten we God aanbidden?’ 8
Beeldende kunst en Bijbeluitleg 10
Geheimen in de grond 1"
Het ‘pragmatisme’ van Hamas 12

Een mens moet niet op een hoge
plek gaan staan om te bidden,
maar hij moet op een lage plek

gaan staan om te bidden.
Er is immers gezegd: ‘Vanuit de
diepte heb ik, Eeuwige, geroepen’

Babylonische Talmoed, Berachot 10b

colofon

Commissie van redactie: ds. A. Brons, drs. L. van Dalen, dr. C.M. van Driel,
dr. A.J. den Heijer

Eindredacteur: C.M. van Driel, e-mail: cmvdriel@solcon.nl

Website: www.kerkenisrael.nl

Contact deputaten Kerk en Israél: e-mail: info@kerkenisrael.nl
Administratieadres: Landelijk kerkelijk bureau van de Chr. Geref. Kerken, Ghandistraat 2,
3902 KD Veenendaal, Postbus 334, 3900 AH Veenendaal, tel.: (0318) 582350
fax (0318) 582351, e-mail: adressenbeheer@cgk.nl

Penningmeester: ds. N. Vennik, e-mail: penningmeester@kerkenisrael.nl,
tel.: (0416) 85 12 96, Bankrekeningnummer: NL19 INGB 0000 3652 71, t.n.v.
Dep. Kerk & Israél Chr. Geref. Kerken te Veenendaal

Voor legaten en schenkingen kunt u contact opnemen met de -
penningmeester, hij geeft ook gaarne informatie over diverse | MiX

. Papier | Ondersteunt
aan te bevelen projecten. SC  veraniwoord bosbeheer

Ew(sc o FSC® C021795

reflectie

Mensenleven

47/

Lieuwejan van Dalen

Op maandag 13 oktober was het eindelijk zover: de nog levende gijzelaars werden door Hamas vrijgelaten
en mochten terug naar hun familieleden en vrienden. Bij het zien van de beelden kreeg ik een brok in
mijn keel: 738 dagen lang waren ze door terroristen vastgehouden.

Natuurlijk werd er feest gevierd in Israél, evenals door veel
Gazanen, voor wie hopelijk nu ook betere tijden aanbre-
ken. Maar tegelijk is er rouw om de doden en pijn door de
trauma’s.

Aan Joodse kant zeggen velen: 7 oktober 2023 is de groot-
ste ramp die ons na de Holocaust is overkomen. Deze da-
tum zal altijd in het collectieve geheugen van Israél gegrift
blijven als een pikzwarte dag.

Vrijlating

Het punt dat ik hier wil belichten gaat over het tweede dat
mij op deze historische dag raakte. Dat was de verhouding
tussen het aantal Joden en Palestijnen dat werd vrijgelaten
als ‘part of the deal’.

Hamas droeg 20 levende gijzelaars over aan het Rode Kruis.
In de deal is vastgelegd dat Hamas ook de lichamen van

de omgekomen gijzelaars moet overhandigen. Dat betreft
ongeveer 28 mensen.

Bussen

Diezelfde dag vertrokken tientallen bussen naar de Pales-
tijnse gebieden, vol met vrijgelaten Palestijnen die kort of
lang in een Israélische gevangenis hadden gezeten. Het
betrof ruim 1700 mensen die na 7 oktober 2023 werden
gearresteerd en vastgezet, waaronder ook vrouwen en
kinderen. Daarnaast kwamen 250 Palestijnen vrij die lange
straffen moesten uitzitten, vaak levenslang. Dat zijn terro-
risten die aanslagen wilden plegen of hebben gepleegd in
Israél. Een korte rekensom brengt het totale aantal vrijgela-
ten Palestijnse gevangenen op bijna 2000.

U bent Heer, ik ben knecht.
Wie anders zal zich ontfermen over
de knecht, indien niet de Heer?

U schept, ik verga.
Wie zal zich ontfermen over de
vergankelijke, indien niet de Schepper?

Verhouding

Hoe kan het dat ongeveer 50 Joodse levende én dode gijze-
laars worden verwelkomd in Israél tegenover de vrijlating
van zo'n 2000 Palestijnse gevangenen - waar ook nog eens
levensgevaarlijke terroristen tussen zitten die Israél in de
toekomst opnieuw zouden kunnen terroriseren? Mensen
worden geruild tegen mensen, maar hier praten we over
een verhouding van 1:40. Vanwaar dat enorme verschil?

Verschil

In Israél is een mensenleven heel veel waard. Elk mens
heeft een unieke ‘hand en naam’. Het redden van iemands
leven heeft de hoogste prioriteit en overschrijdt vrijwel
alle andere Joodse wetten. Het menselijk leven en lichaam
is zeer waardevol, ook als het gaat om een overledene.
Hamas wéét dat, en maakt daar dankbaar gebruik van. In
Israél wordt het leven gevierd. Bij Hamas en andere mos-
limterroristen wordt de dood verheerlijkt. Da’s een verschil
van dag en nacht! «

U bent de Rechter, ik de veroordeelde.
Wie zal zich over de veroordeelde ontfermen,
indien niet de Rechter?

U bent de Luisteraar, ik ben de roepende.
Wie zal zich over de roepende ontfermen,

indien niet de Luisteraar?

(Anoniem, T. Carmi, Hebrew Verse 482)



Pieter-Jan Rotteveel
(promovendus Nieuwe Testament
aan de TUU).

Paulus en het beloofde land

Wanneer we de brieven van Paulus openslaan, dan lezen we nergens expliciet over de landbelofte
die God deed aan het volk Israél in het boek Genesis. Vaak wordt dan ook geconcludeerd dat deze
belofte is weggevallen. Maar is zo’'n conclusie niet iets te snel getrokken? In deze bijdrage bied ik
eerst een verklaring voor Paulus’ stilte over dit thema, vervolgens wijs ik op impliciete verwijzingen

naar de belofte in de Romeinenbrief.

Bezinning over Paulus’' zwijgen over de landbelofte,
heeft verschillende antwoorden opgeleverd in de chris-
telijke traditie. Deze antwoorden zijn sterk gekleurd
door uiteenlopende vooronderstellingen over de grote
verhaallijn van de Bijbel. Specifiek over de relatie van
Israél en de kerk. Het is om te beginnen nuttig om deze
vier basale denkrichtingen scherp in het vizier te krijgen.

Vier perspectieven

Een eerste manier van denken kan worden getypeerd
als vervangende vervulling. Volgens deze lezing heeft het
volk Israél afgedaan en is het opgevolgd door een ander
volk, namelijk de christelijke kerk.

Een tweede interpretatie lijkt daarop, deze lezing kun-
nen we beschrijven als aanvullende vervulling. Het volk
Israél is getransformeerd tot een nieuw volk, de christe-
lijke kerk en de kerk maakt aanspraak op Israéls nala-
tenschap. Deze twee denkkaders hebben met elkaar
gemeen dat de Joodse identiteit niet blijvend van belang
is in de heilshistorie.

Een derde interpretatie benadrukt een tijdelijke vervul-
ling. Het volk Israél is ten gunste van de christelijke kerk
terzijde geschoven, maar in een toekomstige heilsfase
zal Israél weer geloven, als godsvolk naast de christelijke
kerk.

Schrijvende apostel Paulus (Valentin de Boulogne)

Ten slotte is er een vierde opvatting die daarop lijkt,
deze kan worden getypeerd als gedeeltelijke vervulling.
De christelijke kerk is de verzameling gelovigen, waar-
binnen gelovig Israél zowel in de huidige heilsfase als
ook in de toekomstige heilsfase na de wederkomst een
afzonderlijk onderdeel is. Deze twee lezingen hebben
met elkaar gemeen dat de Joodse identiteit blijvend van
belang is in de heilshistorie.

In al dit christelijke denken over Israél lijkt er dus sprake
te zijn van een vorm van vervulling in de christelijke
kerk. Maar een onderscheid is van belang. In de eerste
twee lezingen staat discontinuiteit centraal: het volk
Israél is in beide gevallen uiteindelijk vervangen als gods-
volk. Terwijl in de laatste twee lezingen juist continuiteit
beschreven wordt: een nieuwe plaats van het volk Israél
in de heilshistorie verandert de bevoorrechte status die
het volk heeft niet. Daarbij blijft de noodzaak van geloof
in Jezus de Messias onverminderd overeind.

Fluisterteksten

Paulus schrijft niet expliciet over de landbelofte. Een
aannemelijke verklaring daarvoor is dat de toenmalig
heersende vooronderstelling de kwestie simpelweg
tot een vanzelfsprekendheid maakte voor hem. Van
drie Schriftplaatsen in de Romeinenbrief wordt wel
gedacht dat Paulus’ vooronderstelling aan de opper-
vlakte komt, we vinden er impliciete verwijzingen naar
de landbelofte.

Romeinen 4:13

Paulus schrijft hier over Abraham en ‘de belofte dat hij
erfgenaam van een wereld zou zijn". Er zijn twee vaak
genoemde interpretaties van deze tekst. Enerzijds
wordt wel gedacht aan een vergeestelijking. Christus
heeft het oude verbond en haar beloften vervuld, het
geestelijke koninkrijk van God is dan ook een vervulling
van het aardse land. Anderzijds is het mogelijk om te
denken aan een geografische uitbreiding. Omdat met de
komst van Christus Gods volk is uitgebreid, moest ook
het gebied worden uitgebreid tot de nieuwe aarde in de
toekomst.

Deze interpretaties lijken strijdig met een doorgaande
landbelofte, maar dat is niet noodzakelijk het geval.

Uitzicht op de Jizreélvallei vanuit de richting van Thabor (Pikiwiki)

Een eerste geestelijke vervulling in het heden, sluit
een tweede aardse vervulling in de toekomst niet uit.
Bovendien, een uitbreiding in de toekomst, sluit een
herkenbaar en bevoorrecht Israél op die nieuwe aarde
ook niet uit.

Een alternatieve lezing is mogelijk: Paulus heeft hier de
oorspronkelijke belofte van land, zaad en zegen samen-
genomen en bevestigd met de term kosmos (wereld).

In de Romeinenbrief gebruikt hij dit woord immers om
een gedeelte van het bewoonde aardrijk te beschrijven
(1:8) en mogelijk een Joodse wereld (3:19). Volgens deze
lezing zal nageslacht van Abraham een stuk aardrijk
erven, waardoor het tot zegen zal zijn van de volkeren-
wereld (11:12).

Romeinen 9:3-5

In deze passage geeft Paulus een opsomming van zes
voorrechten van Israél, namelijk: het zoonschap, de
heerlijkheid, het verbond, de wetgeving, de dienst en de
beloften. Er is hier waarschijnlijk sprake van een inclu-
sio, de opsomming wordt met deze stijlvorm in het licht
geplaatst van de zin die eraan voorafgaat en erop volgt.
De opsomming blijkt door deze leesbril toepasbaar te
zijn op de aartsvaders. Daarmee is de landbelofte aan-
wezig in deze tekst, misschien wel het meest duidelijk in
‘de beloften’.

Een van twee basale interpretatielijnen wordt gewoon-
lijk gevolgd bij de uitleg van deze tekst. Enerzijds is het
mogelijk dat Paulus hier niet spreekt over de huidige
heilsfase. Het gaat hier dan over het verleden van en
eventueel de toekomst van Israél. Het probleem met
deze lezing is alleen dat Paulus spreekt in de tegen-
woordige tijd. Anderzijds kan het zo zijn dat Paulus hier
wel spreekt over de huidige heilsfase, maar niet over
het volledige nageslacht van Israél. Paulus beschrijft
hier dan alleen christelijke Israélieten, of de christelijke
kerk als een geestelijk Israél. Deze tweede lezing lijkt
echter ook niet waarschijnlijk: de droefheid die Paulus

hier toont wijst erop dat hij schrijft over niet-christenen.
Bovendien, er is weinig aanleiding om te veronder-
stellen dat Paulus heidenen als geestelijke Israélieten
bestempelde.

Een derde lezing heeft deze problemen niet: de zes
eigenschappen die Paulus noemt vallen in de huidige
heilsfase ten deel aan alle Israélieten naar het vlees.
Wanneer niet het hele Israél gelooft in Jezus de Messias,
dan betekent dat niet dat de erfenis komt te vervallen.

Romeinen 11:25-27

In dit tekstgedeelte citeert Paulus profetieén uit Jesaja
59:20-21 en 27:9 om de behoudenis van heel Israél te
beschrijven. Van belang voor de landbelofte is dat Pau-
lus met de woorden ‘zoals geschreven is' uitdrukt dat
zijn opvattingen overeenstemmen met het perspectief
van Jesaja. Wanneer de genoemde tekstgedeelten in
hun context gelezen worden, blijkt er sprake van een
verlossing en een verbondsvernieuwing.

Daarmee wordt de landbelofte in de woorden van de
profeet verondersteld in het verlossend handelen van
God in het land. Bovendien is het land een onlosmakelijk
onderdeel van het verbond dat God vernieuwt met zijn
volk Israél. Paulus lijkt de landbelofte met zijn citaat dus
te onderstrepen. Hij maakt duidelijk dat het behoud van
Israél plaatsvindt wanneer de volheid van de heidenen
is ingegaan.

Globaal worden er drie verklaringen geboden voor deze
term: in het verleden met de komst van Christus, in het
heden gedurende de periode van de huidige heilsfase of
in de toekomst rond de wederkomst.

Voor de kwestie van de landbelofte is de crux echter
niet het vervullingsmoment van Israéls verlossing. Het
hart van de kwestie is of de verbondsvernieuwing die
daarop volgde, volgt of zal volgen de oorspronkelijke
landbelofte onherkenbaar maakt. En voor die conclusie
lijkt in het licht van het bovenstaande geen aanwijzing
te vinden in de Romeinenbrief. «



contact met Jeruzalem

Geert de Korte
(Israélconsulent

Centrum voor te Jeruzalem)

Israél
Studies

Tijd van bezinning en verootmoediging

Op dinsdagavond 22 september begon Rosh HaShanah, het Joodse nieuwjaar. Volgens de joodse
jaartelling leven we nu in het jaar 5786 vanaf de schepping . Het is het begin van de ‘Jamiem
Nora’iem’, de tien ‘ontzagwekkende dagen’ tot Jom Kipoer. In deze bijdrage een impressie van de

viering van deze bijzondere dag.

Toen ik samen met mijn collega ds. Messemaker in 2016
voor het eerst in Israél was met een groep leerlingen
van de Guido de Brés, waren we daar tijdens Jom Kipoer.
Op een avond vlak voor Jom Klpoer zagen we urenlang
Joden richting de Klaagmuur gaan, in het Hebreeuws be-
kend als de Kotel. Wat we toen niet wisten, was dat dit
voor de ‘Selichot’ was. ‘Selichot’ zijn liederen en gebeden
die uitgesproken worden om boete te doen en berouw
te tonen. In de Sefardische traditie (die zijn oorsprong
heeft in Spanje en Portugal) worden deze ‘selichot’ uit-
gesproken in de maand voorafgaand aan Rosh HaSha-
nah en Jom Kipoer. Dit gebeurt rond middernacht en er
kunnen zich dan meer dan 100.000 mensen verzamelen
op het plein voor de Kotel. Het is bijzonder indrukwek-
kend om daarbij aanwezig te zijn!

Gereserveerde plekken

Deze ‘voorbereidingen’ leiden uiteindelijk tot het begin
van de tien ontzagwekkende dagen, waarvan Rosh Has-
hanah de eerste is. Ter voorbereiding op Rosh Hashanah
had ik mijn buurman om advies gevraagd naar welke
synagoge ik moest gaan. Hij vertelde me dat het voor
een niet-Jood wat lastig is. Normaal gesproken is er al-
tijd plek in een synagoge, maar met Rosh HaShanah en
Jom Kipoer is dat wat anders. Voor deze dagen kunnen
mensen namelijk een stoel in de synagoge huren, dus
de plekken staan op naam. Het doet denken aan het
‘plaatsengeld’ dat je - vooral - vroeger in de kerk moest
betalen om een zitplaats te huren.

Een rond brood (het jaar is namelijk rond) en een granaat-
appel.

Omdat er op de sabbat niet gecollecteerd mag worden,
is deze verhuur van zittenplaatsen een middel om de
synagoge te onderhouden. Dankzij deze informatie keek
ik dan ook niet vreemd op toen een vader met twee
kinderen graag op ‘mijn’ plek wilde zitten.

Lezingen op Rosh HaShanah

Als buitenstaander ga je dan zo onopvallend moge-

lijk achterin staan. Maar de ‘koster’ had daar andere
gedachten bij, want hij wilde het pad vrijhouden. Het
zorgde ervoor dat ik vlakbij de ‘bima’ stond. De ‘bima’ is
de verhoogde plek in de synagoge waar degene staat die
de gebeden leidt, en waar ook de Tora gelezen wordt.
Op de eerste dag van Rosh HaShanah wordt Genesis 21
gelezen, waarin verteld wordt hoe Abraham Hagar en
zijn zoon Ismaél wegstuurt. Als de ‘haftara’, de lezing uit
de profeten, hoort daar 1 Samuél 1:1 tot 2:12 bij.

Op de tweede dag van Rosh HaShanah is de tora-lezing
uit Genesis 22, waarin beschreven wordt hoe Abraham
zijn zoon moet offeren. Lezingen die gaan over (on)
vruchtbaarheid, het begin van nieuw leven, maar ook
het einde van het leven. In Genesis 21 en 22 is het God
die bepaalt dat de tijd om te sterven voor Ismaél en voor
Izak nog niet gekomen is. Juist aan het begin van een
nieuw jaar is het goed om te beseffen dat onze tijden in
Gods hand zijn!

Het blazen van de sjofar
Met Rosh HaShanah is de ‘bima’ ook de plek waar de

Een appel gedoopt in honing om elkaar een ‘goed en zoet nieuw-
Jjaar’te wensen.

LORD

De Sjofar.

sjofar geblazen wordt. De sjofar wordt in vastgestelde
ritmes geblazen: de teki'a (één lange stoot op de sjofar),
sjewariem (drie korte stoten) en de teroe’a (negen korte
stoten). Deze verschillende ritmes worden gecombi-
neerd in verschillende patronen die verwijzen naar de
verzen over Gods koningschap, naar verzen over het
herinneren en naar verzen over de sjofar. Dit brengt ons
bij de Bijbelse achtergrond van deze heilige feestdag.
Als eerste herinnert het blazen van de sjofar aan Gods
koningschap. In Psalm 98:6 (HSV) staat: ‘met trompet-
ten en bazuingeschal, juich voor het aangezicht van de
Koning, de HEERE." Het bazuingeschal waar dit vers over
spreektis in het Hebreeuws letterlijk ‘het geluid van de
sjofar’. Het herinnert aan het blazen van de sjofar als er
een nieuwe koning gekroond werd (2 Sam. 15:10; 1 Kon.
1:34, 39; 2 Kon. 9:13).

Het blazen van de sjofar herinnert ook aan het offeren
van Izak. Nadat God Abraham tegenhoudt om zijn zoon
te offeren, vindt hij een ram die met zijn hoorns vastzit
in het struikgewas (Gen. 22:13). Veel sjofars zijn dan ook
gemaakt van een ramshoorn.

En als derde herinnert het blazen van de sjofar ook aan
de oorsprong van dit feest. In Leviticus 23:23-25 en
Numeri 29:1-6, lezen we hoe God deze bijzondere dag
instelt voor het volk van Israél.

De laatste sjofar

De laatste keer blazen op de sjofar heet de ‘t’kia g'dolah’.

De blazer blaast zo lang hij kan. Het indringende geluid
van de sjofar snijdt dwars door je ziel. Dacht Paulus
hieraan toen hij schreef over de ‘laatste bazuin’in 1 Kor.
15:52? Deze laatste stoot van de sjofar zal het beslis-
sende moment inluiden dat God de levenden en de
doden zal oordelen, een belangrijk thema tijdens Rosh
HaShanah. En ook al vieren we geen Rosh HaShanah
(en hoeven we dit ook niet te doen), reflecteren op het
achterliggende jaar en nadenken over onze (eeuwige)
toekomst, zijn ook belangrijke dingen om te doen voor
een christen. «

column

Jacco Overeem

(predikant en medewerker Kerk & Israél
bij de dienstenorganisatie van de
Protestantse Kerk in Nederland)

‘Weg met zionistentuig’

Onlangs was ik op de Vrije Universiteit in Amsterdam. 1k
bezocht een bijeenkomst waar het boek Over antisemi-
tisme - de geschiedenis van een woord centraal zou staan.
De schrijver van dit boek, de bekende historicus Mark
Mazower, zoekt hierin naar nuance, context en een eer-
lijke definitie van antisemitisme. Hij was een paar dagen
in Nederland en ik zag er naar uit om naar zijn verhaal
te luisteren en hopelijk op een beschaafde manier met
hem en de andere aanwezigen in gesprek te gaan over
dit gevoelige thema.

Want dat is toch precies wat je mag verwachten van een
universiteit: dat in een veilige omgeving verschillende
perspectieven worden uitgewisseld en dat debat en
ontmoeting hand in hand gaan. En begrijp me goed,
daarin werd ik niet teleurgesteld. Het was een goede en
waardevolle bijeenkomst!

Maar ik was geschokt toen ik bij aankomst op de cam-
pus een spandoek zag hangen met in grote letters de
tekst: Get rid of zionist scum (‘Weg met zionistentuig’).
Ik bleef even stilstaan. Wat wordt in dit geval bedoeld
met ‘zionisten'? ledereen die gelooft in het recht van
bestaan en voortbestaan van de staat Israél? En wat
zou de maker van het spandoek hebben bedoeld met
Get rid of...?

Bij de borrel na afloop vroeg ik aan een aantal Joodse
studenten wat het met hen deed. Ze vertelden hoe
pijnlijk het is om op weg naar de collegezaal gecon-
fronteerd te worden met een boodschap die hen als
uitschot wegzet. Ze vertelden over verbale agressie, de
afwegingen die ze maken om hun Joodse identiteit wel
of niet zichtbaar te laten zijn, het gevoel van uitsluiting
en eenzaamheid. Het raakte me diep.

Wat als er een spandoek had gehangen met de tekst:
Get rid of LHBTIQ+ scum of Get rid of black scum? Vermoe-
delijk was het direct weggehaald. Er zou een verklaring
komen van het universiteitsbestuur en er zou een breed
gesprek worden opgetuigd over inclusie en veiligheid.
Volkomen terecht! Maar blijkbaar is de ene minderheid
de andere niet... «



samen luisteren

Onze voorouders vereerden God op deze berg, en bij U zegt men dat in
Jeruzalem de plek is waar God vereerd moet worden
(Johannes 4:20, NBV)

Wim de Bruin
(chr. geref. predikant en
deputaat Kerk en Israél)

De berg Gerizim (1915, Flickr Commons)

‘Waar moeten we God aanbidden?’

Het verhaal van Jezus en de Samaritaanse vrouw is gefundeerd in twee concrete geografische
locaties in Samaria, de bron en de berg. Twee locaties die een grote betekenis hebben voor het

geloof van de Samaritanen.

In de buurt van het huidige Nabloes, gelegen op de plek
van het bijbelse Sichem, ligt een bron die nog altijd de
Jakobsbron wordt genoemd. In 1935 is gemeten dat de
bron 41 meter diep is (vgl. Joh. 4:11). De bron wordt ge-
voed door regenwater en biedt zodoende ‘levend water’
vanaf de herfst tot eind mei. Hij ligt in de buurt van het
stuk land dat Jakob kocht van de zonen van Sichem (Gen.
33:18). Die bron zagen de Samaritanen als een persoon-
lijk geschenk van vader Jakob (Joh. 4:12). Het levende
water dat ze grote delen van het jaar konden putten
ervoeren ze als Gods blijvende zegen voor hen.

Op die plek spreekt Jezus tegen deze vrouw over een
gave van God (Joh. 4:10) die daarbovenuit gaat: levend
water, waardoor je nooit meer dorst krijgt, maar dat een
bron van binnen wordt (Joh. 4:14). Dat wat de bron van
Jakob door de eeuwen heen voor de Samaritanen was:
een bron om dorst te lessen en tegelijk een teken van
Gods trouw, dat wordt door Jezus vervuld. Hij is degene
die de dorst naar God (Psalm 42:2) voor eens en voor
altijd komt stillen. Zo laat Jezus Zich aan deze vrouw ken-
nen als Gods Messias, ook voor de Samaritanen.

Op welke berg?

De Samaritanen erkenden alleen de vijf boeken van
Mozes als woord van God. In de versie die zij kenden
stond in Deuteronomium 27:4 niet de berg Ebal als de
berg waarop een altaar gebouwd moest worden, maar
de berg Gerizim. Net als de Joden geloofden ze ook dat
er maar één plek was om te offeren (Deut. 12:5-6). En
omdat ze de rest van het Oude Testament niet erkenden
was het vrij logisch dat ze de berg Gerizim herkenden als
die ene plek. Dit was het grootste geschil tussen Joden
en Samaritanen.

Vaak wordt de vraag van de vrouw gezien als een aflei-
dingsmanoeuvre: in het gesprek over haar mannen komt
Jezus te dichtbij en ze switcht van onderwerp. Maar je
kunt het ook anders lezen: het gesprek met Jezus over
haar mannen brengt haar tot de erkenning dat Jezus een
profeet is (Joh. 4:19). En dat is een hele grote stap. Want
haar hele terughoudendheid in het gesprek tot nog toe
komt erdoor dat Joden en Samaritanen ‘geen gemeen-
schap’ hebben (Joh. 4:9). Ze geeft zich bijna aan Hem
over. Maar dan moet die ene levensgrote vraag nog wel

uit de weg geholpen worden: Gerizim of Jeruzalem. Dit is
wat hen in de kern verdeelde. En pas als ze het hierover
eens zijn kan ze zich echt gewonnen geven.

Vanaf nu gaat het anders

Jezus wuift haar vraag dan ook niet weg, maar gaat
serieus op haar vraag in. Maar zonder al te duidelijk

de knoop door te hakken ten gunste van Jeruzalem of
Gerizim. Dat is ook niet meer nodig. Want er komt een
andere tijd aan, een tijd waarin de Samaritanen de Va-
der niet meer op de Gerizim aanbidden, maar ook niet in
Jeruzalem (Joh. 4:21).

Dat betekent niet dat het onderscheid dat er tot nog toe
was onbetekenend was. In vers 22 noemt Jezus de aan-
bidding van de Samaritanen een ‘niet weten’, terwijl de
Joden ‘het weten'. Gods redding komt ook van de Joden.
Jezus zit bij deze vrouw als de Joodse Messias. Dat is dan
ook de betekenis van ‘de tijd is nu’ (4:23). Met de komst
van Jezus, de Joodse Messias, veranderen de dingen op
een beslissende manier.

Die manier wordt door Jezus uitgedrukt met een paar
woorden: Vader, Geest en waarheid. Hij heeft het hier
steeds over ‘de Vader'. Jezus leert aan de mensen God
als Vader kennen. Hij maakt de directe weg naar de
Vader open. Een weg die niet meer gaat via één locatie,
Jeruzalem, maar die overal open ligt waar mensen ‘in
Geest en waarheid’ de Vader aanbidden (Joh. 4:23).

Het gesprek eindigt ermee dat de vrouw Jezus als Mes-
sias erkent. Als God Vader wordt en in Geest en waar-
heid aanbeden wordt, is dat het werk van de Messias

De Jakobsbron tussen 1898-1914 (Wikimedia, Library of
Congress Collection)

(Joh. 4:25). En Jezus zegt: ‘ik ben het’ (Joh. 4:26). Dit korte
gesprek over de juiste plek van de aanbidding verandert
haar beeld van ‘een profeet’ in ‘de Messias’, die haar in
contact brengt met de Vader, door zijn Geest.

Verschuivingen

We zien in het gesprek van Jezus met de vrouw een
beweging van het lokale naar het universele dat tege-
lijk in het innerlijk te vinden is. Het gesprek is letterlijk
gegrond in de geografie van Israél en Samaria, met de Ja-
kobsbron, de berg Gerizim en Jeruzalem. In het gesprek
geeft Jezus aan die beide elementen, de bron en de berg,
een nieuwe betekenis, die alles te maken heeft met zijn
persoon. Vanaf nu gaat het anders zijn. Het levend water

Beslissend: Vader, Geest en waarheid

wordt een bron van binnen en de berg wordt vervangen
door elke plek waar de Geest, en daarmee God zelf is.
Waar Gods Geest is, daar is de tempel, en niet omge-
keerd.

Als we het hoofdstuk verder lezen dan zien we Jezus op
dezelfde voet verder gaan. Zijn leerlingen komen er aan
met voedsel en Jezus zegt: ‘Mijn voedsel is: de wil doen
van Hem die mij gezonden heeft’ (Joh. 4:34). En verder-
op: ‘jullie zeggen, de oogst komt over vier maanden,
maar ik zeg jullie: de velden zijn al rijp voor de oogst’
(4:35). Daarmee spreekt Jezus over de Samaritanen die
tot geloof zijn gekomen. Rondom Hem wordt alles wat er
gebeurt een beeld van de nieuwe werkelijkheid die met
Hem aangebroken is: het water, de tempel, het voedsel
en de oogst.

Tot slot zien we in dit hoofdstuk de verschuiving van ‘de
redding komt van de Joden’ (Joh. 4:22), naar ‘we weten
dat Hij werkelijk de redder van de wereld is’ (Joh. 4:42).
De redding komt van de Joden en omvat de hele wereld. «

Gespreksvragen:

1. Herken je de dorst naar God? En helpt het jou om God
als bron te zien?

2. Ervaar je in je persoonlijk gebed dat het niet uitmaakt
waar je bent om te bidden of heb je zelf een heilige
plaats waar je dichter bij God bent?

3. Wat zou de uitdrukking ‘in Geest en waarheid’ beteke-
nen? Betrek hierbij Joh. 15:25.



10

samen werken

Dr. Revital Somekh Goldreich

Michael Mulder
(wetenschappelijk
medewerker CIS
en TUA-docent
Nieuwe Testament
en judaica)

Beeldende kunst en Bijbeluitleg

Deze zomer vond op de TUA een bijzondere gebeurtenis plaats. Voor het eerst promoveerde
een Joodse wetenschapper aan onze christelijk-gereformeerde universiteit. Dr. Revital Somekh
Goldreich, docent Kunst en Literatuur aan een Hogeschool in Amerika, deed onderzoek naar de
manier waarop beeldende kunst een rol kan spelen in midrasj, de Joodse Bijbeluitleg.

Goldreich constateert dat er in
hedendaagse Joodse gemeenschap-
pen minder aandacht is voor deze
traditionele vorm van Bijbeluitleg.
Daarom is ze in haar synagoge een
project gestart, dat het onderwerp
geworden is van haar proefschrift.
Een aantal gemeenteleden heeft
zich onder haar leiding verdiept in
teksten uit Genesis. Dat deden ze
door hier niet alleen op te studeren,
maar hun opgedane impressies ook
gestalte te geven in kunstwerken.
Ze beschrijft hoe deze kunstwer-
ken kunnen communiceren zonder
woorden. Dit werd onderwerp van
reflectie en gesprek, en vervolgens
teruggelegd naast de brontekst, die
zo opnieuw tot leven kwam.

Maar dat niet alleen, dit proces ver-
sterkte ook de geloofsgemeenschap.
Juist door de directe toegang van
beeldende kunst tot het hart, wer-
den harten geopend; voor elkaar en
voor de bron die men bestudeerde.
Ten slotte werd de synagoge verrijkt
met een enorm gezamenlijk gecre-
eerd glas-in-lood raam.

Voor de lezers van Verbonden stelde

ik dr. Goldreich een paar vragen over
haar proefschrift Visual Embodiment
of Midrash as a Form of Practical
Theology, die ze graag beantwoordde.

Hoe kijkt u terug op de verdediging
van uw proefschrift in Apeldoorn op
2juli?

‘Zelfs nu, maanden later, ben ik diep
dankbaar voor de bijzondere gast-
vrijheid van de TUA, de uitmuntende
academische begeleiders en het be-
hulpzame uitvoerende personeel. Het
huidige leiderschap van de TUA heeft
op de campus een cultuur gecreéerd
die zowel academische als organi-
satorische excellentie bevordert, en
geestelijke diepgang en interreligieu-
ze shalom stimuleert.

Deze cultuur is voelbaar en krijgt
gestalte in het werk van professoren,
medewerkers en studenten. Naast de
hartelijke en zorgzame sfeer rond-
om de ceremonie, was ik diep onder
de indruk van de vragen die mijn
gewaardeerde opponenten tijdens de
verdediging stelden: ze gingen over
wezenlijke onderwerpen en waren op
een positieve manier uitdagend.’

Deelnemers aan het project ‘Belichaamde midrasj’ en een afbeelding van het uiteindelijke

kunstwerk in glas-in-lood.

Wat is het belangrijkste resultaat
van uw onderzoek?

‘Het belangrijkste is de ontdek-

king dat vormen van Bijbel-uitleg

die gebruik maken van beeldende
kunst - zogenaamde ‘belichaamde’
midrasj-methoden - veel effectiever
zijn in het creéren van een blijvende
verbondenheid, en zo de gemeen-
schap veel krachtiger ondersteunen,
dan traditionele methoden, waarbij
men alleen woorden gebruikt en de
midrasj vooral verstandelijk bestu-
deert. Voorwaarde is wel dat dit
gebeurt binnen een gemeenschap
waarin men elkaar als leden gelijk-
waardig behandelt en ruimte geeft
zich persoonlijk uit te drukken.
Doordat de deelnemers aan ons
project in staat werden gesteld hun
ervaringen te delen door deze te
belichamen, maakten ze de oude tek-
sten opnieuw relevant, voor elkaar
en voor zichzelf. Zo raakten ze meer
betrokken bij hun Joodse identiteit
en kregen ze een nieuwe impuls deze
- persoonlijk en als gemeenschap -
in de praktijk te brengen.’

Denkt u dat ook christelijke kerken
kunnen profiteren van deze inzich-
ten?

‘Op basis van mijn experimenten
met deze ‘belichaamde tekststudie’
geloof ik dat deze methode binnen
elke geloofstraditie mogelijkheden
biedt voor gemeenteopbouw, ge-
meenschapsvorming en geestelijke
groei. Het is dan wel van belang dat
er in de gemeenschap ruimte is om
meningsverschillen en gevoelens te
bespreken.’ «

Gertjan de Jong

(storyteller bij jongerenplatform BasiC,
onderdeel van het Interkerkelijk
Kenniscentrum (IKC)

Geheimen in de grond

De meeste lessen van mijn middelbare school ben ik vergeten, maar deze ene niet. Met laarzen
aan gingen we de Alblasserwaard in, in de polder bij buurtschap Den Donk. Voorop liep meneer
Klootwijk, onze leraar Aardrijkskunde. Enthousiast vertelde hij over laagveen, sloten en molens. In
één van de polders draaiden we een soort metalen huls de grond in.

Toen we hem weer bovenhaalden, zagen we de ver-
schillende aardlagen van ons poldergebied: laagveen,
rivierklei en zand.

Fascinerend! Ineens zagen we wat in de grond verborgen
zat. lk besefte: Het landschap heeft zich hier eeuwen-
lang gevormd en ik wandel erover - maar eigenlijk kom ik
maar net kijken... Ik voelde me klein. En tegelijk onder-
deel van iets veel groters.

Groter dan jezelf

Dat gevoel lijkt zeldzamer te worden. Onze cultuur wil
liever niet weten dat de mens maar klein is. We heb-

ben eerder de neiging mensen op te pompen, op een
podium te hijsen en in de spotlights te zetten. Niet dat
die mensen daar zelf gelukkig van worden. Veel sterren,
zoals Justin Bieber, worstelen met mentale klachten en
verslaving. Ook in de kerk sijpelt die spotlightcultuur
door. Voor jongeren is de boodschap nogal eens. ‘Je bent
bijzonder! God gaat iets groots doen door jou!' Maar is
dat een boodschap die jongeren verder helpt?
Natuurlijk is het belangrijk dat jongeren zich gezien voe-
len. Maar er is meer. Levi van Dam, bijzonder hoogleraar
Veerkrachtig Opgroeien, benadrukte verleden jaar in het
Nederlands Dagblad dat het voor jongeren bevorderlijk

is als ze een betere verhouding krijgen met ‘datgene wat
ons ontstijgt’, dat ze beseffen dat ze onderdeel zijn van
een groter geheel. 'Het gaat om ontzag hebben voor een
fantastische sterrenhemel, voor de natuur, voor echt
contact met mensen of tijdens een kerkdienst. Zulke
ervaringen maken nederig. Ze laten je beseffen dat het
leven groter is dan jezelf, en dat het draait om meer dan
je eigen kring.'

Sporen

Voor de kerk ligt hier een taak. Om nieuwe generaties

te laten zien welke geheimen er verborgen liggen in
eeuwenoude grond. Om te graven en je te verwonderen.
Want in die lagen kun je sporen van Gods daden ontdek-
ken. Over Zijn weg met Israél. Hoe Hij Israél bevrijdde uit
Egypte. Hoe uit dat volk de Messias geboren werd, tot
redding van Israél en de volken. Dit is de grond waarop
wij staan. Die ons draagt. Ontzagwekkend! ‘Heere, U
bent ons een toevlucht geweest, van generatie op gene-
ratie’ (Psalm 90:1). «

BasiC: een community die je uitdaagt tot een leven
dat dieper gaat, ‘back to BasiC’ (www.basi-c.nl).




12

gelezen

Niels van Driel

Arco den Heijer

Het ‘pragmatisme’ van Hamas

Hamas is voor Israél een taaie tegenstander. Volgens analisten is de beweging onuitroeibaar omdat
ze gebaseerd is op een ideologie, waarvoor onder Palestijnen een voedingsbodem is zolang de staat
Israél hun leef- en bewegingsruimte met militaire macht inperkt. Onenigheid is er over de precieze
aard van deze ideologie: is ze ten diepste religieus gemotiveerd of nationalistisch, of een mengsel van
beide? Is ze bereid tot een duurzaam compromis over het bestaan van de staat Israél?

Over Hamas is veel geschreven.
Onlangs werd Wim Kortenoevens
Hamas. Portret en achtergronden weer
herdrukt. Nieuw is Joas Wagemakers’
Hamas. Palestijns nationalisme en mi-
litant pragmatisme. De studies komen
overeen in leesbaarheid, maar staan
voor verschillende perspectieven op
Hamas.

Kortenoeven publiceerde zijn boek al
in 2006. De jongste druk blijkt nog al-
tijd identiek aan de eerste uitgave. Dit
is een fundamenteel tekort aan het
boek. Al is het kwalitatief goed, het is
verouderd. Maar gaat dat zo ver dat
Kortenoevens perspectief op Hamas
als jihadistisch gemotiveerde bewe-
ging, gericht op de vernietiging van de
staat Israél, niet meer klopt?

Beginseldocument 2017

De rode draad in Wagemakers boek
is dat Hamas een pragmatische,
nationalistische verzetsbeweging is
geworden. Daarvoor baseert hij zich
onder meer op het document uit
2017 waarin Hamas haar principes
en beleid uiteenzet. Er zijn inder-
daad verschillen met het Handvest
uit 1988: de toonzetting is soberder,
het document is niet doorspekt met
Koran-soera’s, samenzweringsthe-
orieén ontbreken en de strijd tegen
‘het zionistische project’ is expliciet
geen conflict met de Joden vanwege
hun religie.

Toch zijn de overeenkomsten groot:
Hamas wil heel Palestina, van de
Jordaan tot de Middellandse Zee, met
Jeruzalem als hoofdstad. Gewapende
actie is ‘strategische keuze’, geba-
seerd op goddelijke wetten en inter-
nationale conventies. Zij noemt haar

portret en
achtergronden

verzet zelf ‘jihad'. De bestemming van
‘zionisten’ nadat Hamas haar doel
heeft bereikt, wordt niet benoemd,
wel dat alle ‘vluchtelingen’ en ‘verdre-
venen’ moeten kunnen terugkeren.
Wagemakers onderbouwt onvoldoen-
de dat de vijand voor Hamas alleen
nog maar zionistisch zou zijn, ‘niet
meer joods of Joods".

Duiding

Wagemakers focust erop dat het
document uit 2017 een onafhankelijke
Palestijnse staat op de grenzen van
1967 beschouwt als ‘nationale con-
sensusformule’. De grote vraag is wat
dit betekent: Wagemakers eindigt zijn
boek met de stelling dat er met Ha-
mas te praten valt. Volgens hem is er
weliswaar geen sprake van erkenning
van Israél, maar wel van acceptatie.
Juist daarom blijft er alle ruimte voor
de duiding van de consensusformule
als een tactische tussenstap: een Pa-
lestijnse staat binnen de grenzen van
1967 is dan het uitgangspunt om op
een goed moment de strijd tegen zio-
nisten voort te zetten. Ook dat geluid
blijft uit Hamas-monden klinken.

De analyse van Wagemakers is geba-
seerd op gedegen bronnenonderzoek

en is een belangrijk tegenwicht tegen
emotionele retoriek over Hamas.
Wagemakers oordeelt dat Hamas ‘ei-
genlijk’ altijd al veel nationalistischer
en pragmatischer was dan haar Hand-
vest deed vermoeden en ‘schijnbaar’
is gedreven door ideologische haat.
Maar zou het minder uitgesproken is-
lamitische karakter van het document
uit 2017 niet zelf een pragmatische
keus kunnen zijn om meer steun te
verwerven?

Binnen-Palestijns perspectief
Waar haalt Hamas de diepste inspi-
ratie vandaan om vele duizenden
volksgenoten meedogenloos te
slachtofferen en generaties psychi-
sche problemen te bezorgen? Er lijkt
reden om het beginseldocument uit
2017 serieuzer te nemen als het ‘nati-
onaal, Palestijns, islamitisch verzet'in
een adem noemt. Het is de religie die
aanzet tot ‘inzet’ en ‘opoffering’ en de
doelen bepaalt (lid 1 en 9). Het natio-
nalistische element in Hamas laat zich
niet losmaken van het islamitische.
De Palestijnse Autoriteit is er nooit in
geslaagd wezenlijk een overeenkomst
met Hamas te bereiken en hekelt
steeds sterker haar doelen en midde-
len. Is dat binnen-Palestijns perspec-
tief niet trefzekerder dan de analyses
van wetenschappers als Wagemakers?

N.a.v. Wim Kortenoeven, Hamas.
Portret en achtergronden, uitg.
Aspekt, Soesterberg 2023 [?], 265
blz. en Joas Wagemakers, Hamas.
Palestijns Nationalisme en Militant
Pragmatisme, Amsterdam University
Press, Amsterdam 2024, 291 blz.,

€ 24,99.



