
Paulus en het 
beloofde land

‘Weg met 
zionistentuig’

Beeldende kunst 
in de Bijbeluitleg

4 7 10
jaargang 70

nummer 4
november 2025

Israëlmagazine

verbonden



2 3

Mensenleven	�  3

Paulus en het beloofde land� 4

Tijd van bezinning en verootmoediging� 6

‘Weg met zionistentuig’� 7

‘Waar moeten we God aanbidden?’� 8

Beeldende kunst en Bijbeluitleg� 10

Geheimen in de grond� 11

Het ‘pragmatisme’ van Hamas� 12

inhoud

Bij de foto op de voorpagina:

Mozes Maimonides, ook wel Rambam 
genoemd, werd in 1138 te Cordoba (Spanje) 
geboren. Hij wordt beschouwd als een 
van de belangrijkste rabbijnen uit de 
Middeleeuwen. Hij is o.a. bekend geworden 
om zijn 13 geloofsartikelen, die als volgt 
luiden:
God bestaat; God is één; God is niet fysiek; 
God is eeuwig; God is enig; de woorden 
van de Joodse profeten zijn waar; Mozes 
is de voornaamste profeet; de Thora is 
de primaire tekst van het Jodendom; er 
zal nooit een nieuwe Thora komen; God 
is alwetend; God beloont degenen die 
de geboden naleven en straft hen die ze 
overtreden; de Messias zal komen; ooit 
zullen de doden herrijzen.

reflectie

Een mens moet niet op een hoge  
plek gaan staan om te bidden, 
maar hij moet op een lage plek  

gaan staan om te bidden. 
Er is immers gezegd: ‘Vanuit de  

diepte heb ik, Eeuwige, geroepen’

Babylonische Talmoed, Berachot 10b

colofon 
Commissie van redactie: ds. A. Brons, drs. L. van Dalen, dr. C.M. van Driel,  
dr. A.J. den Heijer
Eindredacteur: C.M. van Driel, e-mail: cmvdriel@solcon.nl
Website: www.kerkenisrael.nl 
Contact deputaten Kerk en Israël: e-mail: info@kerkenisrael.nl 
Administratieadres: Landelijk kerkelijk bureau van de Chr. Geref. Kerken, Ghandistraat 2, 
3902 KD Veenendaal, Postbus 334, 3900 AH Veenendaal,  tel.: (0318) 582350  
fax (0318) 582351, e-mail: adressenbeheer@cgk.nl 
Penningmeester: ds. N. Vennik, e-mail: penningmeester@kerkenisrael.nl,  
tel.: (0416) 85 12 96, Bankrekeningnummer: NL19 INGB 0000 3652 71, t.n.v.  
Dep. Kerk & Israël Chr. Geref. Kerken te Veenendaal

Voor legaten en schenkingen kunt u contact opnemen met de 
penningmeester, hij geeft ook gaarne informatie over diverse  
aan te bevelen projecten.

Verbonden is een uitgave van het 
deputaatschap Kerk en Israël van de 
Christelijke Gereformeerde Kerken in 
Nederland. Aan Verbonden ligt de visie 
ten grondslag dat kerk en Israël diep en 
voorgoed verbonden zijn. Het blad biedt 
bezinning op kerk, Israël en jodendom en de 
ontmoeting hiertussen. Het deputaatschap 
is een van de partners in het Centrum 
voor Israëlstudies (CIS). Een door het 
CIS uitgezonden Israëlconsulent geeft in 
Jeruzalem gestalte aan deze ontmoeting en 
doet hiervan in Verbonden geregeld verslag.

Natuurlijk werd er feest gevierd in Israël, evenals door veel 
Gazanen, voor wie hopelijk nu ook betere tijden aanbre-
ken. Maar tegelijk is er rouw om de doden en pijn door de 
trauma’s.
Aan Joodse kant zeggen velen: 7 oktober 2023 is de groot-
ste ramp die ons na de Holocaust is overkomen. Deze da-
tum zal altijd in het collectieve geheugen van Israël gegrift 
blijven als een pikzwarte dag.

Vrijlating
Het punt dat ik hier wil belichten gaat over het tweede dat 
mij op deze historische dag raakte. Dat was de verhouding 
tussen het aantal Joden en Palestijnen dat werd vrijgelaten 
als ‘part of the deal’.
Hamas droeg 20 levende gijzelaars over aan het Rode Kruis. 
In de deal is vastgelegd dat Hamas ook de lichamen van 
de omgekomen gijzelaars moet overhandigen. Dat betreft 
ongeveer 28 mensen.

Bussen
Diezelfde dag vertrokken tientallen bussen naar de Pales-
tijnse gebieden, vol met vrijgelaten Palestijnen die kort of 
lang in een Israëlische gevangenis hadden gezeten. Het 
betrof ruim 1700 mensen die na 7 oktober 2023 werden 
gearresteerd en vastgezet, waaronder ook vrouwen en 
kinderen. Daarnaast kwamen 250 Palestijnen vrij die lange 
straffen moesten uitzitten, vaak levenslang. Dat zijn terro-
risten die aanslagen wilden plegen of hebben gepleegd in 
Israël. Een korte rekensom brengt het totale aantal vrijgela-
ten Palestijnse gevangenen op bijna 2000.

Verhouding
Hoe kan het dat ongeveer 50 Joodse levende én dode gijze-
laars worden verwelkomd in Israël tegenover de vrijlating 
van zo’n 2000 Palestijnse gevangenen – waar ook nog eens 
levensgevaarlijke terroristen tussen zitten die Israël in de 
toekomst opnieuw zouden kunnen terroriseren? Mensen 
worden geruild tegen mensen, maar hier praten we over 
een verhouding van 1:40. Vanwaar dat enorme verschil?

Verschil
In Israël is een mensenleven heel veel waard. Elk mens 
heeft een unieke ‘hand en naam’. Het redden van iemands 
leven heeft de hoogste prioriteit en overschrijdt vrijwel 
alle andere Joodse wetten. Het menselijk leven en lichaam 
is zeer waardevol, ook als het gaat om een overledene. 
Hamas wéét dat, en maakt daar dankbaar gebruik van. In 
Israël wordt het leven gevierd. Bij Hamas en andere mos-
limterroristen wordt de dood verheerlijkt. Da’s een verschil 
van dag en nacht! «

Lieuwejan van DalenMensenleven
Op maandag 13 oktober was het eindelijk zover: de nog levende gijzelaars werden door Hamas vrijgelaten 
en mochten terug naar hun familieleden en vrienden. Bij het zien van de beelden kreeg ik een brok in  
mijn keel: 738 dagen lang waren ze door terroristen vastgehouden.

Joodse symbolenDeemoed
U bent Heer, ik ben knecht.                                          
Wie anders zal zich ontfermen over                             
de knecht, indien niet de Heer?                              

U schept, ik verga.                                                        
Wie zal zich ontfermen over de                                    
vergankelijke, indien niet de Schepper?               

U bent de Rechter, ik de veroordeelde.                     
Wie zal zich over de veroordeelde ontfermen,         
indien niet de Rechter?

U bent de Luisteraar, ik ben de roepende.
Wie zal zich over de roepende ontfermen, 
indien niet de Luisteraar? 

(Anoniem, T. Carmi, Hebrew Verse 482)



4 5

Paulus en het beloofde land
Wanneer we de brieven van Paulus openslaan, dan lezen we nergens expliciet over de landbelofte 
die God deed aan het volk Israël in het boek Genesis. Vaak wordt dan ook geconcludeerd dat deze 
belofte is weggevallen. Maar is zo’n conclusie niet iets te snel getrokken? In deze bijdrage bied ik 
eerst een verklaring voor Paulus’ stilte over dit thema, vervolgens wijs ik op impliciete verwijzingen 
naar de belofte in de Romeinenbrief.

Bezinning over Paulus’ zwijgen over de landbelofte, 
heeft verschillende antwoorden opgeleverd in de chris-
telijke traditie. Deze antwoorden zijn sterk gekleurd 
door uiteenlopende vooronderstellingen over de grote 
verhaallijn van de Bijbel. Specifiek over de relatie van 
Israël en de kerk. Het is om te beginnen nuttig om deze 
vier basale denkrichtingen scherp in het vizier te krijgen.

Vier perspectieven
Een eerste manier van denken kan worden getypeerd 
als vervangende vervulling. Volgens deze lezing heeft het 
volk Israël afgedaan en is het opgevolgd door een ander 
volk, namelijk de christelijke kerk.
Een tweede interpretatie lijkt daarop, deze lezing kun-
nen we beschrijven als aanvullende vervulling. Het volk 
Israël is getransformeerd tot een nieuw volk, de christe-
lijke kerk en de kerk maakt aanspraak op Israëls nala-
tenschap. Deze twee denkkaders hebben met elkaar 
gemeen dat de Joodse identiteit niet blijvend van belang 
is in de heilshistorie.
Een derde interpretatie benadrukt een tijdelijke vervul-
ling. Het volk Israël is ten gunste van de christelijke kerk 
terzijde geschoven, maar in een toekomstige heilsfase 
zal Israël weer geloven, als godsvolk naast de christelijke 
kerk.

Ten slotte is er een vierde opvatting die daarop lijkt, 
deze kan worden getypeerd als gedeeltelijke vervulling. 
De christelijke kerk is de verzameling gelovigen, waar-
binnen gelovig Israël zowel in de huidige heilsfase als 
ook in de toekomstige heilsfase na de wederkomst een 
afzonderlijk onderdeel is. Deze twee lezingen hebben 
met elkaar gemeen dat de Joodse identiteit blijvend van 
belang is in de heilshistorie.
In al dit christelijke denken over Israël lijkt er dus sprake 
te zijn van een vorm van vervulling in de christelijke 
kerk. Maar een onderscheid is van belang. In de eerste 
twee lezingen staat discontinuïteit centraal: het volk 
Israël is in beide gevallen uiteindelijk vervangen als gods-
volk. Terwijl in de laatste twee lezingen juist continuïteit 
beschreven wordt: een nieuwe plaats van het volk Israël 
in de heilshistorie verandert de bevoorrechte status die 
het volk heeft niet. Daarbij blijft de noodzaak van geloof 
in Jezus de Messias onverminderd overeind.

Fluisterteksten
Paulus schrijft niet expliciet over de landbelofte. Een 
aannemelijke verklaring daarvoor is dat de toenmalig 
heersende vooronderstelling de kwestie simpelweg  
tot een vanzelfsprekendheid maakte voor hem. Van  
drie Schriftplaatsen in de Romeinenbrief wordt wel 
gedacht dat Paulus’ vooronderstelling aan de opper­
vlakte komt, we vinden er impliciete verwijzingen naar 
de landbelofte.      

Romeinen 4:13
Paulus schrijft hier over Abraham en ‘de belofte dat hij 
erfgenaam van een wereld zou zijn’. Er zijn twee vaak 
genoemde interpretaties van deze tekst. Enerzijds 
wordt wel gedacht aan een vergeestelijking. Christus 
heeft het oude verbond en haar beloften vervuld, het 
geestelijke  koninkrijk van God is dan ook een vervulling 
van het aardse land. Anderzijds is het mogelijk om te 
denken aan een geografische uitbreiding. Omdat met de 
komst van Christus Gods volk is uitgebreid, moest ook 
het gebied worden uitgebreid tot de nieuwe aarde in de 
toekomst.
Deze interpretaties lijken strijdig met een doorgaande 
landbelofte, maar dat is niet noodzakelijk het geval. 

Een eerste geestelijke vervulling in het heden, sluit 
een tweede aardse vervulling in de toekomst niet uit. 
Bovendien, een uitbreiding in de toekomst, sluit een 
herkenbaar en bevoorrecht Israël op die nieuwe aarde 
ook niet uit.
Een alternatieve lezing is mogelijk: Paulus heeft hier de 
oorspronkelijke belofte van land, zaad en zegen samen-
genomen en bevestigd met de term kosmos (wereld). 
In de Romeinenbrief gebruikt hij dit woord immers om 
een gedeelte van het bewoonde aardrijk te beschrijven 
(1:8) en mogelijk een Joodse wereld (3:19). Volgens deze 
lezing zal nageslacht van Abraham een stuk aardrijk 
erven, waardoor het tot zegen zal zijn van de volkeren-
wereld (11:12).

Romeinen 9:3-5
In deze passage geeft Paulus een opsomming van zes 
voorrechten van Israël, namelijk: het zoonschap, de 
heerlijkheid, het verbond, de wetgeving, de dienst en de 
beloften. Er is hier waarschijnlijk sprake van een inclu-
sio, de opsomming wordt met deze stijlvorm in het licht 
geplaatst van de zin die eraan voorafgaat en erop volgt.  
De opsomming blijkt door deze leesbril toepasbaar te 
zijn op de aartsvaders. Daarmee is de landbelofte aan-
wezig in deze tekst, misschien wel het meest duidelijk in 
‘de beloften’.
Een van twee basale interpretatielijnen wordt gewoon-
lijk gevolgd bij de uitleg van deze tekst. Enerzijds is het 
mogelijk dat Paulus hier niet spreekt over de huidige 
heilsfase. Het gaat hier dan over het verleden van en 
eventueel de toekomst van Israël. Het probleem met 
deze lezing is alleen dat Paulus spreekt in de tegen-
woordige tijd. Anderzijds kan het zo zijn dat Paulus hier 
wel spreekt over de huidige heilsfase, maar niet over 
het volledige nageslacht van Israël. Paulus beschrijft 
hier dan alleen christelijke Israëlieten, of de christelijke 
kerk als een geestelijk Israël. Deze tweede lezing lijkt 
echter ook niet waarschijnlijk: de droefheid die Paulus 

hier toont wijst erop dat hij schrijft over niet-christenen. 
Bovendien, er is weinig aanleiding om te veronder-
stellen dat Paulus heidenen als geestelijke Israëlieten 
bestempelde.
Een derde lezing heeft deze problemen niet: de zes 
eigenschappen die Paulus noemt vallen in de huidige 
heilsfase ten deel aan alle Israëlieten naar het vlees. 
Wanneer niet het hele Israël gelooft in Jezus de Messias, 
dan betekent dat niet dat de erfenis komt te vervallen.

Romeinen 11:25-27
In dit tekstgedeelte citeert Paulus profetieën uit Jesaja 
59:20-21 en 27:9 om de behoudenis van heel Israël te 
beschrijven. Van belang voor de landbelofte is dat Pau-
lus met de woorden ‘zoals geschreven is’ uitdrukt dat 
zijn opvattingen overeenstemmen met het perspectief 
van Jesaja. Wanneer de genoemde tekstgedeelten in 
hun context gelezen worden, blijkt er sprake van een 
verlossing en een verbondsvernieuwing.
Daarmee wordt de landbelofte in de woorden van de 
profeet verondersteld in het verlossend handelen van 
God in het land. Bovendien is het land een onlosmakelijk 
onderdeel van het verbond dat God vernieuwt met zijn 
volk Israël. Paulus lijkt de landbelofte met zijn citaat dus 
te onderstrepen. Hij maakt duidelijk dat het behoud van 
Israël plaatsvindt wanneer de volheid van de heidenen 
is ingegaan.
Globaal worden er drie verklaringen geboden voor deze 
term: in het verleden met de komst van Christus, in het 
heden gedurende de periode van de huidige heilsfase of 
in de toekomst rond de wederkomst.
Voor de kwestie van de landbelofte is de crux echter 
niet het vervullingsmoment van Israëls verlossing. Het 
hart van de kwestie is of de verbondsvernieuwing die 
daarop volgde, volgt of zal volgen de oorspronkelijke 
landbelofte onherkenbaar maakt. En voor die conclusie 
lijkt in het licht van het bovenstaande geen aanwijzing 
te vinden in de Romeinenbrief. «Schrijvende apostel Paulus (Valentin de Boulogne)

Uitzicht op de Jizreëlvallei vanuit de richting van Thabor (Pikiwiki)

focus Pieter-Jan Rotteveel 
(promovendus Nieuwe Testament 

aan de TUU).



6 7

Toen ik samen met mijn collega ds. Messemaker in 2016 
voor het eerst in Israël was met een groep leerlingen 
van de Guido de Brès, waren we daar tijdens Jom Kipoer. 
Op een avond vlak voor Jom KIpoer zagen we urenlang 
Joden richting de Klaagmuur gaan, in het Hebreeuws be-
kend als de Kotel. Wat we toen niet wisten, was dat dit 
voor de ‘Selichot’ was. ‘Selichot’ zijn liederen en gebeden 
die uitgesproken worden om boete te doen en berouw 
te tonen. In de Sefardische traditie (die zijn oorsprong 
heeft in Spanje en Portugal) worden deze ‘selichot’ uit-
gesproken in de maand voorafgaand aan Rosh HaSha-
nah en Jom Kipoer. Dit gebeurt rond middernacht en er 
kunnen zich dan meer dan 100.000 mensen verzamelen 
op het plein voor de Kotel. Het is bijzonder indrukwek-
kend om daarbij aanwezig te zijn!

Gereserveerde plekken
Deze ‘voorbereidingen’ leiden uiteindelijk tot het begin 
van de tien ontzagwekkende dagen, waarvan Rosh HaS-
hanah de eerste is. Ter voorbereiding op Rosh Hashanah 
had ik mijn buurman om advies gevraagd naar welke 
synagoge ik moest gaan. Hij vertelde me dat het voor 
een niet-Jood wat lastig is. Normaal gesproken is er al-
tijd plek in een synagoge, maar met Rosh HaShanah en 
Jom Kipoer is dat wat anders. Voor deze dagen kunnen 
mensen namelijk een stoel in de synagoge huren, dus 
de plekken staan op naam. Het doet denken aan het 
‘plaatsengeld’ dat je – vooral – vroeger in de kerk moest 
betalen om een zitplaats te huren.

Omdat er op de sabbat niet gecollecteerd mag worden, 
is deze verhuur van zittenplaatsen een middel om de 
synagoge te onderhouden. Dankzij deze informatie keek 
ik dan ook niet vreemd op toen een vader met twee 
kinderen graag op ‘mijn’ plek wilde zitten.

Lezingen op Rosh HaShanah
Als buitenstaander ga je dan zo onopvallend moge-
lijk achterin staan. Maar de ‘koster’ had daar andere 
gedachten bij, want hij wilde het pad vrijhouden. Het 
zorgde ervoor dat ik vlakbij de ‘bima’ stond. De ‘bima’ is 
de verhoogde plek in de synagoge waar degene staat die 
de gebeden leidt, en waar ook de Tora gelezen wordt. 
Op de eerste dag van Rosh HaShanah wordt Genesis 21 
gelezen, waarin verteld wordt hoe Abraham Hagar en 
zijn zoon Ismaël wegstuurt. Als de ‘haftara’, de lezing uit 
de profeten, hoort daar 1 Samuël 1:1 tot 2:12 bij.
Op de tweede dag van Rosh HaShanah is de tora-lezing 
uit Genesis 22, waarin beschreven wordt hoe Abraham 
zijn zoon moet offeren. Lezingen die gaan over (on)
vruchtbaarheid, het begin van nieuw leven, maar ook 
het einde van het leven. In Genesis 21 en 22 is het God 
die bepaalt dat de tijd om te sterven voor Ismaël en voor 
Izak nog niet gekomen is. Juist aan het begin van een 
nieuw jaar is het goed om te beseffen dat onze tijden in 
Gods hand zijn!

Het blazen van de sjofar
Met Rosh HaShanah is de ‘bima’ ook de plek waar de 

Tijd van bezinning en verootmoediging
Op dinsdagavond 22 september begon Rosh HaShanah, het Joodse nieuwjaar. Volgens de joodse 
jaartelling leven we nu in het jaar 5786 vanaf de schepping . Het is het begin van de ‘Jamiem 
Nora’iem’, de tien ‘ontzagwekkende dagen’ tot Jom Kipoer. In deze bijdrage een impressie van de 
viering van deze bijzondere dag.

Onlangs was ik op de Vrije Universiteit in Amsterdam. Ik 
bezocht een bijeenkomst waar het boek Over antisemi-
tisme – de geschiedenis van een woord centraal zou staan. 
De schrijver van dit boek, de bekende historicus Mark 
Mazower, zoekt hierin naar nuance, context en een eer-
lijke definitie van antisemitisme. Hij was een paar dagen 
in Nederland en ik zag er naar uit om naar zijn verhaal 
te luisteren en hopelijk op een beschaafde manier met 
hem en de andere aanwezigen in gesprek te gaan over 
dit gevoelige thema.

Want dat is toch precies wat je mag verwachten van een 
universiteit: dat in een veilige omgeving verschillende 
perspectieven worden uitgewisseld en dat debat en 
ontmoeting hand in hand gaan. En begrijp me goed, 
daarin werd ik niet teleurgesteld. Het was een goede en 
waardevolle bijeenkomst!

Maar ik was geschokt toen ik bij aankomst op de cam-
pus een spandoek zag hangen met in grote letters de 
tekst: Get rid of zionist scum (‘Weg met zionistentuig’). 
Ik bleef even stilstaan. Wat wordt in dit geval bedoeld 
met ‘zionisten’? Iedereen die gelooft in het recht van 
bestaan en voortbestaan van de staat Israël? En wat 
zou de maker van het spandoek hebben bedoeld met 
Get rid of...?

Bij de borrel na afloop vroeg ik aan een aantal Joodse 
studenten wat het met hen deed. Ze vertelden hoe 
pijnlijk het is om op weg naar de collegezaal gecon-
fronteerd te worden met een boodschap die hen als 
uitschot wegzet. Ze vertelden over verbale agressie, de 
afwegingen die ze maken om hun Joodse identiteit wel 
of niet zichtbaar te laten zijn, het gevoel van uitsluiting 
en eenzaamheid. Het raakte me diep.

Wat als er een spandoek had gehangen met de tekst: 
Get rid of LHBTIQ+ scum of Get rid of black scum? Vermoe-
delijk was het direct weggehaald. Er zou een verklaring 
komen van het universiteitsbestuur en er zou een breed 
gesprek worden opgetuigd over inclusie en veiligheid. 
Volkomen terecht! Maar blijkbaar is de ene minderheid 
de andere niet... «

column

sjofar geblazen wordt. De sjofar wordt in vastgestelde 
ritmes geblazen: de teki’a (één lange stoot op de sjofar), 
sjewariem (drie korte stoten) en de teroe’a (negen korte 
stoten). Deze verschillende ritmes worden gecombi-
neerd in verschillende patronen die verwijzen naar de 
verzen over Gods koningschap, naar verzen over het 
herinneren en naar verzen over de sjofar. Dit brengt ons 
bij de Bijbelse achtergrond van deze heilige feestdag.
Als eerste herinnert het blazen van de sjofar aan Gods 
koningschap. In Psalm 98:6 (HSV) staat: ‘met trompet-
ten en bazuingeschal, juich voor het aangezicht van de 
Koning, de HEERE.’ Het bazuingeschal waar dit vers over 
spreekt is in het Hebreeuws letterlijk ‘het geluid van de 
sjofar’. Het herinnert aan het blazen van de sjofar als er 
een nieuwe koning gekroond werd (2 Sam. 15:10; 1 Kon. 
1:34, 39; 2 Kon. 9:13).
Het blazen van de sjofar herinnert ook aan het offeren 
van Izak. Nadat God Abraham tegenhoudt om zijn zoon 
te offeren, vindt hij een ram die met zijn hoorns vastzit 
in het struikgewas (Gen. 22:13). Veel sjofars zijn dan ook 
gemaakt van een ramshoorn.
En als derde herinnert het blazen van de sjofar ook aan 
de oorsprong van dit feest. In Leviticus 23:23-25 en 
Numeri 29:1-6, lezen we hoe God deze bijzondere dag 
instelt voor het volk van Israël. 

De laatste sjofar
De laatste keer blazen op de sjofar heet de ‘t’kia g’dolah’. 
De blazer blaast zo lang hij kan. Het indringende geluid 
van de sjofar snijdt dwars door je ziel. Dacht Paulus 
hieraan toen hij schreef over de ‘laatste bazuin’ in 1 Kor. 
15:52? Deze laatste stoot van de sjofar zal het beslis-
sende moment inluiden dat God de levenden en de 
doden zal oordelen, een belangrijk thema tijdens Rosh 
HaShanah. En ook al vieren we geen Rosh HaShanah 
(en hoeven we dit ook niet te doen), reflecteren op het 
achterliggende jaar en nadenken over onze (eeuwige) 
toekomst, zijn ook belangrijke dingen om te doen voor 
een christen. «

Een rond brood (het jaar is namelijk rond) en een granaat-
appel.

De Sjofar.

Een appel gedoopt in honing om elkaar een ‘goed en zoet nieuw-
jaar’ te wensen.

contact met Jeruzalem

‘Weg met zionistentuig’

Jacco Overeem 
(predikant en medewerker Kerk & Israël  

bij de dienstenorganisatie van de  
Protestantse Kerk in Nederland)

Geert de Korte  
(Israëlconsulent  

te Jeruzalem)



8 9

In de buurt van het huidige Nabloes, gelegen op de plek 
van het bijbelse Sichem, ligt een bron die nog altijd de 
Jakobsbron wordt genoemd. In 1935 is gemeten dat de 
bron 41 meter diep is (vgl. Joh. 4:11). De bron wordt ge-
voed door regenwater en biedt zodoende ‘levend water’ 
vanaf de herfst tot eind mei. Hij ligt in de buurt van het 
stuk land dat Jakob kocht van de zonen van Sichem (Gen. 
33:18). Die bron zagen de Samaritanen als een persoon-
lijk geschenk van vader Jakob (Joh. 4:12). Het levende 
water dat ze grote delen van het jaar konden putten 
ervoeren ze als Gods blijvende zegen voor hen. 
Op die plek spreekt Jezus tegen deze vrouw over een 
gave van God (Joh. 4:10) die daarbovenuit gaat: levend 
water, waardoor je nooit meer dorst krijgt, maar dat een 
bron van binnen wordt ( Joh. 4:14). Dat wat de bron van 
Jakob door de eeuwen heen voor de Samaritanen was: 
een bron om dorst te lessen en tegelijk een teken van 
Gods trouw, dat wordt door Jezus vervuld. Hij is degene 
die de dorst naar God (Psalm 42:2) voor eens en voor 
altijd komt stillen. Zo laat Jezus Zich aan deze vrouw ken-
nen als Gods Messias, ook voor de Samaritanen.

Op welke berg?
De Samaritanen erkenden alleen de vijf boeken van 
Mozes als woord van God. In de versie die zij kenden 
stond in Deuteronomium 27:4 niet de berg Ebal als de 
berg waarop een altaar gebouwd moest worden, maar 
de berg Gerizim. Net als de Joden geloofden ze ook dat 
er maar één plek was om te offeren (Deut. 12:5-6). En 
omdat ze de rest van het Oude Testament niet erkenden 
was het vrij logisch dat ze de berg Gerizim herkenden als 
die ene plek. Dit was het grootste geschil tussen Joden 
en Samaritanen.
Vaak wordt de vraag van de vrouw gezien als een aflei-
dingsmanoeuvre: in het gesprek over haar mannen komt 
Jezus te dichtbij en ze switcht van onderwerp. Maar je 
kunt het ook anders lezen: het gesprek met Jezus over 
haar mannen brengt haar tot de erkenning dat Jezus een 
profeet is ( Joh. 4:19). En dat is een hele grote stap. Want 
haar hele terughoudendheid in het gesprek tot nog toe 
komt erdoor dat Joden en Samaritanen ‘geen gemeen-
schap’ hebben (Joh. 4:9). Ze geeft zich bijna aan Hem 
over. Maar dan moet die ene levensgrote vraag nog wel 

uit de weg geholpen worden: Gerizim of Jeruzalem. Dit is 
wat hen in de kern verdeelde. En pas als ze het hierover 
eens zijn kan ze zich echt gewonnen geven.

Vanaf nu gaat het anders
Jezus wuift haar vraag dan ook niet weg, maar gaat 
serieus op haar vraag in. Maar zonder al te duidelijk 
de knoop door te hakken ten gunste van Jeruzalem of 
Gerizim. Dat is ook niet meer nodig. Want er komt een 
andere tijd aan, een tijd waarin de Samaritanen de Va-
der niet meer op de Gerizim aanbidden, maar ook niet in 
Jeruzalem (Joh. 4:21).
Dat betekent niet dat het onderscheid dat er tot nog toe 
was onbetekenend was. In vers 22 noemt Jezus de aan-
bidding van de Samaritanen een ‘niet weten’, terwijl de 
Joden ‘het weten’. Gods redding komt ook van de Joden. 
Jezus zit bij deze vrouw als de Joodse Messias. Dat is dan 
ook de betekenis van ‘de tijd is nu’ (4:23). Met de komst 
van Jezus, de Joodse Messias, veranderen de dingen op 
een beslissende manier.
Die manier wordt door Jezus uitgedrukt met een paar 
woorden: Vader, Geest en waarheid. Hij heeft het hier 
steeds over ‘de Vader’. Jezus leert aan de mensen God 
als Vader kennen. Hij maakt de directe weg naar de 
Vader open. Een weg die niet meer gaat via één locatie, 
Jeruzalem, maar die overal open ligt waar mensen ‘in 
Geest en waarheid’ de Vader aanbidden (Joh. 4:23).
Het gesprek eindigt ermee dat de vrouw Jezus als Mes
sias erkent. Als God Vader wordt en in Geest en waar-
heid aanbeden wordt, is dat het werk van de Messias 

( Joh. 4:25). En Jezus zegt: ‘ik ben het’ ( Joh. 4:26). Dit korte 
gesprek over de juiste plek van de aanbidding verandert 
haar beeld van ‘een profeet’ in ‘de Messias’, die haar in 
contact brengt met de Vader, door zijn Geest.

Verschuivingen
We zien in het gesprek van Jezus met de vrouw een 
beweging van het lokale naar het universele dat tege-
lijk in het innerlijk te vinden is. Het gesprek is letterlijk 
gegrond in de geografie van Israël en Samaria, met de Ja-
kobsbron, de berg Gerizim en Jeruzalem. In het gesprek 
geeft Jezus aan die beide elementen, de bron en de berg, 
een nieuwe betekenis, die alles te maken heeft met zijn 
persoon. Vanaf nu gaat het anders zijn. Het levend water 

wordt een bron van binnen  en de berg wordt vervangen 
door elke plek waar de Geest, en daarmee God zelf is. 
Waar Gods Geest is, daar is de tempel, en niet omge-
keerd.
Als we het hoofdstuk verder lezen dan zien we Jezus op 
dezelfde voet verder gaan. Zijn leerlingen komen er aan 
met voedsel en Jezus zegt: ‘Mijn voedsel is: de wil doen 
van Hem die mij gezonden heeft’ ( Joh. 4:34). En verder-
op: ‘jullie zeggen, de oogst komt over vier maanden, 
maar ik zeg jullie: de velden zijn al rijp voor de oogst’ 
(4:35). Daarmee spreekt Jezus over de Samaritanen die 
tot geloof zijn gekomen. Rondom Hem wordt alles wat er 
gebeurt een beeld van de nieuwe werkelijkheid die met 
Hem aangebroken is: het water, de tempel, het voedsel 
en de oogst. 
Tot slot zien we in dit hoofdstuk de verschuiving van ‘de 
redding komt van de Joden’ (Joh. 4:22), naar ‘we weten 
dat Hij werkelijk de redder van de wereld is’ ( Joh. 4:42). 
De redding komt van de Joden en omvat de hele wereld. «

Onze voorouders vereerden God op deze berg, en bij U zegt men dat in 
Jeruzalem de plek is waar God vereerd moet worden
(Johannes 4:20, NBV)

Beslissend: Vader, Geest en waarheid

samen luisteren

Gespreksvragen:
1. �Herken je de dorst naar God? En helpt het jou om God 

als bron te zien? 
2. �Ervaar je in je persoonlijk gebed dat het niet uitmaakt 

waar je bent om te bidden of heb je zelf een heilige 
plaats waar je dichter bij God bent?

3. �Wat zou de uitdrukking ‘in Geest en waarheid’ beteke-
nen? Betrek hierbij Joh. 15:25. 

Wim de Bruin  
(chr. geref. predikant en 
deputaat Kerk en Israël)

Het verhaal van Jezus en de Samaritaanse vrouw is gefundeerd in twee concrete geografische 
locaties in Samaria, de bron en de berg. Twee locaties die een grote betekenis hebben voor het  
geloof van de Samaritanen. 

‘Waar moeten we God aanbidden?’
De berg Gerizim (1915, Flickr Commons)

De Jakobsbron tussen 1898-1914 (Wikimedia, Library of 
Congress Collection)



10 11

De meeste lessen van mijn middelbare school ben ik vergeten, maar deze ene niet. Met laarzen 
aan gingen we de Alblasserwaard in, in de polder bij buurtschap Den Donk. Voorop liep meneer 
Klootwijk, onze leraar Aardrijkskunde. Enthousiast vertelde hij over laagveen, sloten en molens. In 
één van de polders draaiden we een soort metalen huls de grond in.

Toen we hem weer bovenhaalden, zagen we de ver-
schillende aardlagen van ons poldergebied: laagveen, 
rivierklei en zand.
Fascinerend! Ineens zagen we wat in de grond verborgen 
zat. Ik besefte: Het landschap heeft zich hier eeuwen-
lang gevormd en ik wandel erover - maar eigenlijk kom ik 
maar net kijken… Ik voelde me klein. En tegelijk onder-
deel van iets veel groters.

Groter dan jezelf
Dat gevoel lijkt zeldzamer te worden. Onze cultuur wil 
liever niet weten dat de mens maar klein is. We heb-
ben eerder de neiging mensen op te pompen, op een 
podium te hijsen en in de spotlights te zetten. Niet dat 
die mensen daar zelf gelukkig van worden. Veel sterren, 
zoals Justin Bieber, worstelen met mentale klachten en 
verslaving. Ook in de kerk sijpelt die spotlightcultuur 
door. Voor jongeren is de boodschap nogal eens. ‘Je bent 
bijzonder! God gaat iets groots doen door jou!’ Maar is 
dat een boodschap die jongeren verder helpt?
Natuurlijk is het belangrijk dat jongeren zich gezien voe-
len. Maar er is meer. Levi van Dam, bijzonder hoogleraar 
Veerkrachtig Opgroeien, benadrukte verleden jaar in het 
Nederlands Dagblad dat het voor jongeren bevorderlijk 

is als ze een betere verhouding krijgen met ‘datgene wat 
ons ontstijgt’, dat ze beseffen dat ze onderdeel zijn van 
een groter geheel. ‘Het gaat om ontzag hebben voor een 
fantastische sterrenhemel, voor de natuur, voor echt 
contact met mensen of tijdens een kerkdienst. Zulke 
ervaringen maken nederig. Ze laten je beseffen dat het 
leven groter is dan jezelf, en dat het draait om meer dan 
je eigen kring.’

Sporen
Voor de kerk ligt hier een taak. Om nieuwe generaties 
te laten zien welke geheimen er verborgen liggen in 
eeuwenoude grond. Om te graven en je te verwonderen. 
Want in die lagen kun je sporen van Gods daden ontdek-
ken. Over Zijn weg met Israël. Hoe Hij Israël bevrijdde uit 
Egypte. Hoe uit dat volk de Messias geboren werd, tot 
redding van Israël en de volken. Dit is de grond waarop 
wij staan. Die ons draagt. Ontzagwekkend! ‘Heere, U 
bent ons een toevlucht geweest, van generatie op gene-
ratie’ (Psalm 90:1). «

Goldreich constateert dat er in 
hedendaagse Joodse gemeenschap-
pen minder aandacht is voor deze 
traditionele vorm van Bijbeluitleg. 
Daarom is ze in haar synagoge een 
project gestart, dat het onderwerp 
geworden is van haar proefschrift.
Een aantal gemeenteleden heeft 
zich onder haar leiding verdiept in 
teksten uit Genesis. Dat deden ze 
door hier niet alleen op te studeren, 
maar hun opgedane impressies ook 
gestalte te geven in kunstwerken. 
Ze beschrijft hoe deze kunstwer-
ken kunnen communiceren zonder 
woorden. Dit werd onderwerp van 
reflectie en gesprek, en vervolgens 
teruggelegd naast de brontekst, die 
zo opnieuw tot leven kwam.
Maar dat niet alleen, dit proces ver-
sterkte ook de geloofsgemeenschap. 
Juist door de directe toegang van 
beeldende kunst tot het hart, wer-
den harten geopend; voor elkaar en 
voor de bron die men bestudeerde. 
Ten slotte werd de synagoge verrijkt 
met een enorm gezamenlijk gecre-
ëerd glas-in-lood raam.
Voor de lezers van Verbonden stelde 

ik dr. Goldreich een paar vragen over 
haar proefschrift Visual Embodiment 
of Midrash as a Form of Practical 
Theology, die ze graag beantwoordde.

Hoe kijkt u terug op de verdediging 
van uw proefschrift in Apeldoorn op 
2 juli? 
‘Zelfs nu, maanden later, ben ik diep 
dankbaar voor de bijzondere gast-
vrijheid van de TUA, de uitmuntende 
academische begeleiders en het be-
hulpzame uitvoerende personeel. Het 
huidige leiderschap van de TUA heeft 
op de campus een cultuur gecreëerd 
die zowel academische als organi-
satorische excellentie bevordert, en 
geestelijke diepgang en interreligieu-
ze shalom stimuleert.
Deze cultuur is voelbaar en krijgt 
gestalte in het werk van professoren, 
medewerkers en studenten. Naast de 
hartelijke en zorgzame sfeer rond-
om de ceremonie, was ik diep onder 
de indruk van de vragen die mijn 
gewaardeerde opponenten tijdens de 
verdediging stelden: ze gingen over 
wezenlijke onderwerpen en waren op 
een positieve manier uitdagend.’ 

Wat is het belangrijkste resultaat 
van uw onderzoek?
‘Het belangrijkste is de ontdek-
king dat vormen van Bijbel-uitleg 
die gebruik maken van beeldende 
kunst – zogenaamde ‘belichaamde’ 
midrasj-methoden – veel effectiever 
zijn in het creëren van een blijvende 
verbondenheid, en zo de gemeen-
schap veel krachtiger ondersteunen, 
dan traditionele methoden, waarbij 
men alleen woorden gebruikt en de 
midrasj vooral verstandelijk bestu-
deert. Voorwaarde is wel dat dit 
gebeurt binnen een gemeenschap 
waarin men elkaar als leden gelijk-
waardig behandelt en ruimte geeft 
zich persoonlijk uit te drukken. 
Doordat de deelnemers aan ons 
project in staat werden gesteld hun 
ervaringen te delen door deze te 
belichamen, maakten ze de oude tek-
sten opnieuw relevant, voor elkaar 
en voor zichzelf. Zo raakten ze meer 
betrokken bij hun Joodse identiteit 
en kregen ze een nieuwe impuls deze 
– persoonlijk en als gemeenschap – 
in de praktijk te brengen.’ 

Denkt u dat ook christelijke kerken 
kunnen profiteren van deze inzich-
ten? 
‘Op basis van mijn experimenten 
met deze ‘belichaamde tekststudie’ 
geloof ik dat deze methode binnen 
elke geloofstraditie mogelijkheden 
biedt voor gemeenteopbouw, ge-
meenschapsvorming en geestelijke 
groei. Het is dan wel van belang dat 
er in de gemeenschap ruimte is om 
meningsverschillen en gevoelens te 
bespreken.’ «

Beeldende kunst en Bijbeluitleg

Dr. Revital Somekh Goldreich

samen werken

Deze zomer vond op de TUA een bijzondere gebeurtenis plaats. Voor het eerst promoveerde 
een Joodse wetenschapper aan onze christelijk-gereformeerde universiteit. Dr. Revital Somekh 
Goldreich, docent Kunst en Literatuur aan een Hogeschool in Amerika, deed onderzoek naar de 
manier waarop beeldende kunst een rol kan spelen in midrasj, de Joodse Bijbeluitleg.

Michael Mulder  
(wetenschappelijk  

medewerker CIS  
en TUA-docent  

Nieuwe Testament  
en judaïca)

Geheimen in de grond

Gertjan de Jong  
(storyteller bij jongerenplatform BasiC, 

onderdeel van het Interkerkelijk  
Kenniscentrum (IKC)

column

BasiC: een community die je uitdaagt tot een leven 
dat dieper gaat, ‘back to BasiC’ (www.basi-c.nl).

Deelnemers aan het project ‘Belichaamde midrasj’ en een afbeelding van het uiteindelijke 
kunstwerk in glas-in-lood.



12

Over Hamas is veel geschreven. 
Onlangs werd Wim Kortenoevens 
Hamas. Portret en achtergronden weer 
herdrukt. Nieuw is Joas Wagemakers’ 
Hamas. Palestijns nationalisme en mi-
litant pragmatisme. De studies komen 
overeen in leesbaarheid, maar staan 
voor verschillende perspectieven op 
Hamas.
Kortenoeven publiceerde zijn boek al 
in 2006. De jongste druk blijkt nog al-
tijd identiek aan de eerste uitgave. Dit 
is een fundamenteel tekort aan het 
boek. Al is het kwalitatief goed, het is 
verouderd. Maar gaat dat zo ver dat 
Kortenoevens perspectief op Hamas 
als jihadistisch gemotiveerde bewe-
ging, gericht op de vernietiging van de 
staat Israël, niet meer klopt?

Beginseldocument 2017
De rode draad in Wagemakers boek 
is dat Hamas een pragmatische, 
nationalistische verzetsbeweging is 
geworden. Daarvoor baseert hij zich 
onder meer op het document uit 
2017 waarin Hamas haar principes 
en beleid uiteenzet. Er zijn inder-
daad verschillen met het Handvest 
uit 1988: de toonzetting is soberder, 
het document is niet doorspekt met 
Koran-soera’s, samenzweringsthe-
orieën ontbreken en de strijd tegen 
‘het zionistische project’ is expliciet 
geen conflict met de Joden vanwege 
hun religie.
Toch zijn de overeenkomsten groot: 
Hamas wil heel Palestina, van de 
Jordaan tot de Middellandse Zee, met 
Jeruzalem als hoofdstad. Gewapende 
actie is ‘strategische keuze’, geba-
seerd op goddelijke wetten en inter-
nationale conventies. Zij noemt haar 

verzet zelf ‘jihad’. De bestemming van 
‘zionisten’ nadat Hamas haar doel 
heeft bereikt, wordt niet benoemd, 
wel dat alle ‘vluchtelingen’ en ‘verdre-
venen’ moeten kunnen terugkeren. 
Wagemakers onderbouwt onvoldoen-
de dat de vijand voor Hamas alleen 
nog maar zionistisch zou zijn, ‘niet 
meer joods of Joods’.

Duiding
Wagemakers focust erop dat het 
document uit 2017 een onafhankelijke 
Palestijnse staat op de grenzen van 
1967 beschouwt als ‘nationale con-
sensusformule’. De grote vraag is wat 
dit betekent: Wagemakers eindigt zijn 
boek met de stelling dat er met Ha-
mas te praten valt. Volgens hem is er 
weliswaar geen sprake van erkenning 
van Israël, maar wel van acceptatie.
Juist daarom blijft er alle ruimte voor 
de duiding van de consensusformule 
als een tactische tussenstap: een Pa-
lestijnse staat binnen de grenzen van 
1967 is dan het uitgangspunt om op 
een goed moment de strijd tegen zio-
nisten voort te zetten. Ook dat geluid 
blijft uit Hamas-monden klinken.
De analyse van Wagemakers is geba-
seerd op gedegen bronnenonderzoek 

en is een belangrijk tegenwicht tegen 
emotionele retoriek over Hamas. 
Wagemakers oordeelt dat Hamas ‘ei-
genlijk’ altijd al veel nationalistischer 
en pragmatischer was dan haar Hand-
vest deed vermoeden en ‘schijnbaar’ 
is gedreven door ideologische haat. 
Maar zou het minder uitgesproken is-
lamitische karakter van het document 
uit 2017 niet zelf een pragmatische 
keus kunnen zijn om meer steun te 
verwerven?

Binnen-Palestijns perspectief
Waar haalt Hamas de diepste inspi-
ratie vandaan om vele duizenden 
volksgenoten meedogenloos te 
slachtofferen en generaties psychi-
sche problemen te bezorgen? Er lijkt 
reden om het beginseldocument uit 
2017 serieuzer te nemen als het ‘nati-
onaal, Palestijns, islamitisch verzet’ in 
een adem noemt. Het is de religie die 
aanzet tot ‘inzet’ en ‘opoffering’ en de 
doelen bepaalt (lid 1 en 9). Het natio-
nalistische element in Hamas laat zich 
niet losmaken van het islamitische.
De Palestijnse Autoriteit is er nooit in 
geslaagd wezenlijk een overeenkomst 
met Hamas te bereiken en hekelt 
steeds sterker haar doelen en midde-
len. Is dat binnen-Palestijns perspec-
tief niet trefzekerder dan de analyses 
van wetenschappers als Wagemakers?

N.a.v. Wim Kortenoeven, Hamas. 
Portret en achtergronden, uitg. 
Aspekt, Soesterberg 2023 [?], 265 
blz. en Joas Wagemakers, Hamas. 
Palestijns Nationalisme en Militant 
Pragmatisme, Amsterdam University 
Press, Amsterdam 2024, 291 blz.,  
€ 24,99.

Het ‘pragmatisme’ van Hamas
Hamas is voor Israël een taaie tegenstander. Volgens analisten is de beweging onuitroeibaar omdat 
ze gebaseerd is op een ideologie, waarvoor onder Palestijnen een voedingsbodem is zolang de staat 
Israël hun leef- en bewegingsruimte met militaire macht inperkt. Onenigheid is er over de precieze 
aard van deze ideologie: is ze ten diepste religieus gemotiveerd of nationalistisch, of een mengsel van 
beide? Is ze bereid tot een duurzaam compromis over het bestaan van de staat Israël?

Arco den HeijerNiels van Drielgelezen


